
LES ÉDITIONS DE «LA VOIX DE L’ISRAEL MESSIANIQUE»LES ÉDITIONS DE «LA VOIX DE L’ISRAEL MESSIANIQUE»

SEFER SHEMOT SEFER SHEMOT 

Parasha Parasha 1818  הַמִִּשְְׁפָָּטִיםהַמִִּשְְׁפָָּטִים    
Hammishpatim «Les jugements»Hammishpatim «Les jugements»

Les mishpatim ou les mishpatLes mishpatim ou les mishpataïaïm? Des m? Des 
jugements célestes ou terrestres ?jugements célestes ou terrestres ?

TorahTorah : Exode 21.1 à 24.18  : Exode 21.1 à 24.18 
HaftarahHaftarah : Jérémie 33.25 à 26, 34.8 à 22,  : Jérémie 33.25 à 26, 34.8 à 22, 

Esaïe 56.1 à 57.19,  Psaume 82Esaïe 56.1 à 57.19,  Psaume 82
Brit Hadashah Brit Hadashah : Marc 14.66 à 72: Marc 14.66 à 72

Mat.5:38-42; 15:1-20; Mat.5:38-42; 15:1-20; 
Marc 7:1-23; Actes 23:1-11;Marc 7:1-23; Actes 23:1-11;

J.M 9:15-22; 10:28-39  J.M 9:15-22; 10:28-39  

COMMENTAIRES : J.SOBIESKI (BETH YESHOUA) - COMMENTAIRES : J.SOBIESKI (BETH YESHOUA) - 

RELECTURE : PASCAL JUNG (LE TABOR)RELECTURE : PASCAL JUNG (LE TABOR)

Parasha Parasha 
Hammishpatim Hammishpatim 

... dans une perspective messianique... dans une perspective messianique



PARASHA MESSIANIQUE SEFER SHEMOT
13 1 Shemot 

(Noms)
שְׁׁמוֹת Exode 

1.1  à 6.1
Esaïe 27.6‭ ‬à 28.13‭, 
‬29.22-24 , ‬Jér 1.1‭ ‬à 
2.3 , Ez 16‭, Ps. 94 .

Mt 22:23-33; 41-46; Ma 12:18-27; 35-
37; Luc 20:27-44; Ac 3:12-15; 
Ac 5:27-32; 7:17-36; 22:12-16; 
Ac 24:14-16; JM 11:23-26

14 2 Vaera‭ (Je me 
suis montré)

וָָאֵֵרָָא Exode 
6.2  à 
9.35

Esaïe 42.8‭ ‬à 43.7 , 
‬Ézéchiel 28.25  ‬à 
29.21 , Ps 76 .

Ro 9:14-17; 2 Co 6:14-7:1

15 3 Bo‭  ‬(Va) בֹּּא Exode 
10.1  à 
13.16

Jér 46.13  ‬à 28 , 
‬1Sam 6.6‭ ‬à 21‭, ‬Ex 
8.16  ‬à 27 , ‬Es 19 , ‬Ps 
114 .

Luc 2:22-24; Yo 19:31-37 
Ac 13:16-17; 
Rév 8:6-9: 12; 16:1-21

16 4 Beshallah‭ (Il 
renvoya)

לַּּח ׁשַּׁבְּ  Exode 
13.17  à 
17.16

Juges 4.4  ‬à 5.31‭, 
‬Josué 24.7‭ ‬à 33‭, 
‬Psaume 66 .

Luc 2:22-24; Yo 6:25-35; 19:31-37; 
1Co 10:1-13; 2Co8:1-15; 
Rév 15:1-4

17 5 Yithro‮
 (Jéthro)

יִִתְְרוֹ Exode 
18.1  à 
20.26

Esaïe 6.1‭ ‬à 7.6‭, ‬9.5‭ 
‬à 6 , ‬33.13  ‬à 34.10 , 
‬Psaume 96 .

Mt5:21-30; 15:1-11; 19:16-30; 
Ma 7:5-15; 10:17-31; Luc 18:18-30; 
Ac 6:1-7; Ro2:17-29; 7:7-12; 13:8-10, 
Ep6:1-13; 1Tim3:1-14; 2Tim2:2; 
Tite 1:5-9; JM 12:18-29; 
Ya 2:8:13; 1Ké 2:9-10

18 6 Hamishpatim‭ 
‬(Les 
jugements)

טִִּים הַַמִּּשְׁׁפָּ Exode 
21.1  à 
24.18

Jér 33.25  ‬à 26 , ‬34.8‭ 
‬à 22 , ‬Esaïe 56.1  ‬à 
57.19 , Psaume 82 .

Mt5:38-42; 15:1-20; 
Ma 7:1-23; Ac 23:1-11;
JM9:15-22; 10:28-39

19 7 Teroumah‭ 
(Prélèvement 
d’offrande)

רּוּמָָה תְּ Exode 
25.1  à 
27.19

1Rois 5.26‭ ‬à 6.13 , 
‬Esaïe 60.17‭ ‬à 62.3‭, 
‬Psaume84   

JM8:1-6; 9:23-24; 10:1

20 8 Tetsaveh‭  (Tu 
ordonneras)

תְּּצַַוֶּּה Exode 
27.20  à 
30.10

Ézéchiel 43.10‭ 
‬à 27 , ‬Jér 11.16‭ ‬à 
12.15 , ‬15.15  ‬à 16 , 
‬Ps 132

Ph. 4:10-20

21 9 Ki Tissa‭ - 
‬(Quand tu 
recevras le 
compte)

‭כִּּי  תִִשָּׂׂא Exode 
30.11  à 
34.35

1Rois 18.1‭ ‬à 39‭, 
‬Esaïe 43.7‭ ‬à 44.5 , 
‬Psaume 130

Luc 11:14-20; 
Ac 7:35 à 8:1; 
1Co10:1-13;  2Co3-1-18

22 10 Vayaqhel‭ (et 
Il convoqua)

וַַיַּּקְְהֵֵל Exode 
35.1  à 
38.20 . 

1Rois 7.13‭ ‬à 26‭, 
‬7.40  ‬à 50  (‬ou 7.13‭ 
‬à 26 ). 

2Co9:1-15; JM9:1-14; Rév11:1-13

23 11 Peqoudey (les 
comptes)

פְְקוּדֵֵי Exode 
38.21  à 
40.38 .

1Rois 7.40‭ ‬à 8.23 , 
‬Jér 30.18  ‬à 31.14 , 
‬Psaume 132‭.

Rév 15:5-8 
Jean 6:1-71

2



Résumé

Le «Code de l’alliance» est le recueil de lois de l’Ancienne Alliance considéré généralement 
comme le plus ancien. On y voit comment s’y est élaborée la loi, quels en sont les arrière-
plans institutionnels et quelle est sa place dans les rituels juifs. L’analyse de ce code permet 
aussi de percevoir l’évolution des réalités sociales dans l’histoire d’Israël et amène à l’un 
des fondements de l’éthique de l’Ancienne Alliance. Dieu va édicter à Moïse une série de 
lois qui vont régir la vie sociale, avec des préceptes sur le serviteur, l’étranger, la veuve, 
l’orphelin, les coups et blessures, le viol, le respect dû au prince, le shabbat hebdomadaire 
et la shemitta, le repos de la terre une fois tous les sept ans, puis les fêtes de pèlerinage.
Dieu promet d’expulser du pays de Canaan les sept nations qui l’occupent, et met en garde 
les enfants d’Israël contre toute tentation de s’allier à eux ou d’adopter leurs coutumes. 
Moïse rapporte toutes ces paroles aux enfants d’Israël, qui lui répondent unanimement: 
Exode 24:7 «Il prit le livre de l’alliance, et le lut en présence du peuple; ils dirent : Nous 
ferons tout ce que l’Éternel a dit, et nous obéirons.» Des offrandes sont réalisées, puis Moïse 
monte sur le mont Sinaï pour y recevoir les Tables de la Loi. Il y reste 40 jours et 40 nuits.

Si la Torah donne avec moult détails chacune de ces mishpatim, c’est que nous devons, à 
nous qui avons mis notre foi en Yeshoua, en tirer un enseignement pour notre vie. Il faut 
réaliser ce que la Bible considère comme «esclave».  On verra plus loin les différences entre 
les esclaves homme et les esclaves femme mais d’ores et déjà une conclusion s’impose  : 
les «esclaves» sont considérés ici comme un «outil de travail» ou comme un objet de 
rémunération. Ces esclaves sont traités d’une manière inférieure à leur maîtres soit 
humainement soit financièrement. Cela semble démontrer que ces «esclaves», ce ne sont 
pas uniquement- à moins d’un choix personnel - des enfants d’Israël mais ce sont plutôt 
des gens des nations (p.ex. des madianites, des moabites qui sont devenus esclaves suite à 
des prises de guerres ou de conquêtes. C’était, il faut tout de même bien le rappeler, le but 
de Dieu qu’Israël conquière le pays en chassant les habitants. Il est donc logique que ces 
habitants deviennent les esclaves des hébreux. Il est presque certain que les hébreux qui 
étaient esclaves, l’étaient par choix personnel. On le voit dans l’histoire de Judah et de sa 
belle fille Tamar dont l’espérance de vie était très limitée pour les femmes qui n’avaient pas 
de mari, de «maître».
Yeshoua dans les évangiles parlait parfois des «petits chiens», en considérant ceux qui ne 
font pas partie de la Maison d’Israël.
D’autres passages de la Bible montrent que Dieu prend en rançon les nations pour son 
peuple : 
Proverbes 21:18 «Le méchant sert de rançon pour le juste, et le perfide pour les hommes 
droits.»
Esaïe 43:3 «Car je suis l’Éternel, ton Dieu, le Saint d’Israël, ton sauveur; Je donne l’Égypte 
pour ta rançon, l’Éthiopie et Saba à ta place.»
On verra qu’après le sacrifice parfait de l’Agneau immolé à la croix ce ne sont pas les lois 
elles-mêmes qui seront supprimées mais ce sont les «conséquences» de toutes ces lois 
sur nous qui seront purement et simplement abolies par le sacrifice parfait de Yeshoua à 

3



la croix. Le Fils de Dieu a voulu sauver tout homme 
sur terre  : Matthieu  20:28 «C’est ainsi que le Fils 
de l’homme est venu, non pour être servi, mais pour 
servir et donner sa vie comme la rançon de plusieurs.»
Tout comme les lois de la gravité ne changent pas, 
de même les lois que Dieu a établies ne changent pas 
non plus. Ce qui changera par contre c’est que ces lois 
n’auront plus de «pouvoir» sur nous qui aurons été 
sauvés par le sang de Yeshoua. Romains 7:1 «Ignorez-
vous, frères,-car je parle à des gens qui connaissent la 
loi,-que la loi exerce son pouvoir sur l’homme aussi 
longtemps qu’il vit ?»
Romains 6:14 «Car le péché n’aura point de pouvoir sur vous, puisque vous êtes, non sous 
la loi, mais sous la grâce.»
Il n’est pas question ici de supprimer la loi. Il est question d’annuler le «pouvoir» que cette 
loi avait sur nous.

L’apôtre Paul explique que nous sommes soumis à 2 lois : celle de la «loi du péché» puis 
celle de la «loi de l’esprit de vie»; ça répond à pas mal de questions sur ce qu’est une LOI, 
la «loi» comme celle de la gravité. On ne peut pas lutter contre la loi de la gravité car c’est 
une «loi». On a beau avoir la volonté de maintenir quelque chose dans l’air, ça finira par 
tomber par terre. C’est une loi immuable qui est impossible à changer par notre volonté 
propre : la loi de la gravité universelle. On ne peut pas «triompher» d’une loi par notre 
propre volonté. Par contre on peut s’en «affranchir». C’est ça la bonne nouvelle. On ne 
peut pas non plus choisir une «loi» comme si nous avions un certain pouvoir de décision 
sur le type de loi qu’on voudrait suivre. 
Toutes les lois nous sont «imposées». C’est le principe même des lois. 
Dieu a établi en Eden l’arbre de la connaissance du bien et du mal parmi tous les autres 
arbres. Il ne laissait pas à l’homme le choix, mais lui donnait un ordre très clair «tu ne 
mangeras pas...». Si Adam mangeait du fruit de cet arbre, il décidait alors de faire ses 
choix librement et de ne plus dépendre de Dieu. Il se rebellait alors contre son créateur et 
choisissait de déterminer par son intelligence, sa sagesse et sa propre justice ce qui est bien 
et ce qui est mal, et attestait par conséquent ne plus vouloir suivre Dieu.
Cet arbre de la connaissance du bien et du mal qui a été placé en Eden, Adam et Ève ne 
pouvaient pas l’éviter, ou passer à côté comme s’il n’existait pas. Ils devaient l’affronter 
très clairement puis faire leur choix. S’ils avaient été un minimum intelligent, ils auraient 
partagé à Dieu les sentiments de leur cœur en Lui partageant le trouble qu’ils vivaient, en 
Lui disant qu’ils étaient incapables de résister à la tentation et ne pas en prendre le fruit. Ils 
ne se sont pas avoués faibles et vaincus. Ils croyaient pouvoir gérer la chose eux-mêmes.
Et c’est à partir du moment où on va «capituler» devant une loi, «qu’on va s’avouer vaincu», 
que l’Esprit de Dieu va nous donner la victoire. 

L’homme est corrompu dans le plus profond de son âme, il aime défier Dieu. Et il est 
incapable par ses propres moyens de faire les bons choix et de lui obéir. Dieu voulait 

4

Isaac Newton expérimente quelques 
«lois» physiques



exposer au grand jour la nature humaine, telle qu’elle est sans Dieu ! C’est la raison pour 
laquelle Dieu s’est choisi un peuple qui marcherait dans ses pas et qui ne voudrait dépendre 
que de lui par amour. Au lieu de rester esclave de la connaissance du bien et du mal, 
il deviendrait esclave de la justice. Ce fut un petit peuple physique au départ qui s’est 
transformé en une multitudes d’hommes et de femmes ne voulant plus faire leur propre 
choix, mais faire uniquement la volonté de Dieu,  ne voulant plus décider par eux mêmes 
de ce qui est bon et de ce qui est mauvais, mais juste obéir à Dieu, ne voulant plus douter, 
mais avoir confiance en celui qui leur a tout donné.

Il faut savoir qu’il y a plusieurs types de lois : 
--> les mitsvot (ça vient de mi+tsava = ce qui provient de «l’ordre»,  du «commandement») 
ou encore les houqim, les mishpatim, etc. et 
--> la Torah nous instruit, elle enseigne à notre âme, elle ne nous oblige à rien, tandis que 
les mitsvot nous maintiennent en prison tout comme le péché : ce sont les lois comme 
celles dont parle l’apôtre Paul en Romains 7:21 «Je trouve donc en moi cette loi : quand je 
veux faire le bien, le mal est attaché à moi. 22 Car je prends plaisir à la loi de Dieu, selon 
l’homme intérieur; 23 mais je vois dans mes membres une autre loi, qui lutte contre la loi 
de mon entendement, et qui me rend captif de la loi du péché, qui est dans mes membres. 24 
Misérable que je suis ! Qui me délivrera du corps de cette mort ?. 25 Grâces soient rendues 
à Dieu par Jésus-Christ notre Seigneur !. Ainsi donc, moi-même, je suis par l’entendement 
esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair esclave de la loi du péché.»

Préliminaires : un code civil et un code pénal

La parasha précédente Yitro nous a donné les 10 Paroles de base d’Exode 
20, qui sont un résumé global de tout ce qui va être mis concrètement en 
pratique ici. Cette parasha Mishpatim définit l’organisation du droit en 
Israël. Lors du don de la Torah à Moïse, dès la deuxième Parole déjà, le 
peuple avait demandé à Moïse d’être le relais car il ne supportait déjà pas 
son intensité. Si on compare avec la justice dans nos pays, il s’agissait du 
droit «civil» donné de manière brute, sans filtre qui devait encore être 
organisé par un code «pénal». Le code civil en soi n’est pas praticable. 
C’est pour ça qu’il y a un droit pénal. La fonction des mishpatim, c’est 
précisément de mettre en pratique les 10 paroles, le «code civil». Chacune de ces mishpatim 
est en relation avec les 10 paroles. Certaines mishpatim concernent le comportement à 
avoir par rapport à Dieu, d’autres par rapport aux parents, d’autres concernent le droit 
pénal (le meurtre, le vol, etc.). Le judaïsme relie les 10 Paroles à 10 Paroles qui ont créé 
le monde. A ce propos, il est écrit 9 fois dans le récit de la création ים אֱֱלֹהִ֖�֖ אמֶֶר  ֥�  וַַיֹּ֥
« Vayomer Elohim – Et Dieu dit ». Pour arriver à la somme de 10 paroles, il faut considérer 
que le mot « Béréchit » est une parole aussi. Les commentateurs expliquent qu’à propos 
de cette parole, il n’a pas été dit « Et Dieu dit » car il n’y a pas encore de création à laquelle 
Dieu pouvait s’adresser. Le mot « Béréchit » en soi est une parole de Dieu. Ceci étant, 
Exode 20 nous montre les Paroles que Dieu a dites à Moïse et au peuple mais elles n’ont 
pas encore été écrites sur les 2 tables. 

5



Genèse 1:3	 «Dieu dit : Que la lumière soit ! Et la lumière fut.»
Genèse 1:6	 «Dieu dit : Qu’il y ait une étendue entre les eaux, et qu’elle sépare les eaux d’avec les 
eaux.»
Genèse 1:9	 «Dieu dit : Que les eaux qui sont au-dessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, et que 
le sec paraisse. Et cela fut ainsi.»
Genèse 1:11	 «Puis Dieu dit : Que la terre produise de la verdure, de l’herbe portant de la semence, 
des arbres fruitiers donnant du fruit selon leur espèce et ayant en eux leur semence sur la terre. Et cela 
fut ainsi.»
Genèse 1:14	 «Dieu dit : Qu’il y ait des luminaires dans l’étendue du ciel, pour séparer le jour d’avec la 
nuit; que ce soient des signes pour marquer les époques, les jours et les années»
Genèse 1:20	 «Dieu dit : Que les eaux produisent en abondance des animaux vivants, et que des 
oiseaux volent sur la terre vers l’étendue du ciel.»
Genèse 1:24	 «Dieu dit : Que la terre produise des animaux vivants selon leur espèce, du bétail, des 
reptiles et des animaux terrestres, selon leur espèce. Et cela fut ainsi.»
Genèse 1:26	 «Puis Dieu dit : Faisons l’homme à notre image, selon notre ressemblance, et qu’il 
domine sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le bétail, sur toute la terre, et sur tous les 
reptiles qui rampent sur la terre.»
Genèse 1:28 «Dieu les bénit, et Dieu leur dit : Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, et 
l’assujettissez; et dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, et sur tout animal qui se 
meut sur la terre.»
Genèse 1:29 «Et Dieu dit : Voici, je vous donne toute herbe portant de la semence et qui est à la surface 
de toute la terre, et tout arbre ayant en lui du fruit d’arbre et portant de la semence : ce sera votre 
nourriture.»

Toujours selon ces commentateurs, cette écriture sur les tables de pierre avec le doigt 

de Dieu ne se fera qu’un peu plus tard 
en Exode  24:12 L’Éternel dit à Moïse : 
Monte vers moi sur la montagne, et reste 
là; je te donnerai des tables de pierre, 
la loi et les ordonnances que j’ai écrites 
pour leur instruction. 13 Moïse se leva, 
avec Josué qui le servait, et Moïse monta 
sur la montagne de Dieu.» Le peuple a 
reçu ces 10 Paroles qui devraient bien 
sûr lui suffire mais pour les mettre en 
pratique, Dieu va lui venir en aide car le 
peuple va devoir réapprendre ce qu’est 
la liberté. Depuis les plus simples règles 
élémentaires de vie en communauté, en 
famille où la liberté de l’un ne doit pas 
nuire à la liberté de l’autre, ce peuple 
va recevoir de Dieu, par l’intermédiaire 
de  Moïse une série de lois régissant 
la vie sociale, connu dans les milieux 
académiques comme le Code de l’Alliance. Y sont promulgués, outre des préceptes sur 

6

Cette observation, souvent discutée dans les commentaires 
bibliques et mystiques, souligne que la formule « Et Dieu 
dit  » (utilisée pour créer) suppose un récepteur ou une 
réalité préexistante à laquelle s’adresser. Avant la création de 
la lumière ou des éléments de base, la Parole divine est auto-
référentielle, un acte pur de volonté créatrice plutôt qu’une 
communication. 
Voici quelques points clés liés à cette interprétation :
Le début de la Création : La Genèse s’ouvre par la création 
initiale (le ciel et la terre) avant l’utilisation systématique de 
la formule « Et Dieu dit » pour structurer le monde, selon Je 
Cherche Dieu.
La Parole divine : Le concept de la parole divine comme 
puissance créatrice (le Logos) suggère que la Parole (le 
«dire») précède la formation de la matière observable, 
comme le note TopBible.
La distinction entre création et «dire» : Dans de nombreux 
commentaires théologiques, le fait que Dieu crée d’abord 
«en silence» ou par un acte de volonté non adressé souligne 
la souveraineté divine, le «dire» s’adressant ensuite à la 
structure en train d’être ordonnée. 
En somme, l’absence de cette phrase initiale au tout début 
suggère un moment créateur qui précède la communication 
adressée à l’univers.



le serviteur, l’étranger, la veuve, l’orphelin, les coups et blessures, le viol, le respect dû au 
prince, le shabbat, repos des créatures une fois tous les sept jours, et la shemitta, repos de 
la terre une fois tous les sept ans, puis les fêtes de pèlerinage. 

Quelle Loi orale ? Quelle loi écrite ? 

Pour certains, la loi 
écrite se résume aux 10 
commandements écrits sur 
des tables de pierre et tout le 
reste c’est la loi orale. Qu’en 
est-il ? La vraie loi de Dieu, 
nous a été transmise dans les 
66 livres, c’est-à-dire dans les 
39 livres de la Bible hébraïque, 
le Tanakh et accomplie dans les 27 livres de la Brith Hadashah. Il n’y a pas d’autre Parole 
de Dieu. Cette Parole est une balise, un garde-fou contre toute déviation. S’il y a une 
Bible, c’est précisément pour empêcher l’homme de vouloir ajouter ou retrancher quoi 
que ce soit. Quel intérêt y a-t-il d’en rajouter si ce n’est de refuser cette Parole au profit de 
pensées humaines. Chez les papes catholiques, les différents «conciles Vatican» de l’Église 
catholique par exemple, sont un foisonnement de pensées humaines voulant absolument 
rajouter par rapport à la Parole de Dieu.
Chez les juifs, c’est un peu pareil. Les hommes veulent toujours en rajouter. Le Talmud 
légiférera quelques 1500 ans plus tard une loi dite «orale» qui viendra parfois même 
s’opposer à la «loi écrite», celle que nous étudions aujourd’hui. Le judaïsme rabbinique 
enseigne que les Livres du Tanakh (c’est-à-dire la Parole de Dieu) furent transmis en 
parallèle avec une tradition orale, transmise par les érudits et chefs religieux de chaque 
génération, c’est-à-dire des paroles d’hommes. 

La loi orale, Torah she-be’al pehTorah she-be’al peh de Yeshoua

Le judaïsme fait une nette distinction entre : 

1. la Torah she-bi-khtav כְְתַַב  l’Instruction Écrite qui comprend : תוֹרַַה שְְּבִּ

la Torah et le Tanakh1 «la Torah qui est dans l’écriture» de la racine 3789 

kathab תַַּכָּב , «écrire», «enregistrer», «inscrire»; 

2. la Torah she-be’al peh ה עַַל ּפֵּ  l’Instruction Orale, qui n’est : תוֹרַַה שְְּבֵּ

rien d’autre que son exégèse et qui est compilée dans le Talmud (litt. « Étude  ») 
et dans les Midrashim (litt. « Exégèses ») «la Torah qui est dans la bouche» 
que l’on pourrait traduire aussi «La Torah qui est dans la bouche du mari». 

1	 TeNakh : Torah (Pentateuque), Neviim (Prophètes), Ketouvim (Les écrits)

7

La «Parole orale» 
Torah she-be’al peh

La «Parole écrite» 
Torah she-bi-khtav



Indépendamment du judaïsme, et dans un esprit prophétique, c’est par la Foi que nous pou-
vons y voir selon ce que l’Esprit va nous dire dans notre cœur, ce qui vient des hommes et 
ce qui vient de Dieu. En effet ici «beal peh» n’ayant pas de vocalisation, on peut lire «torah 
she baal peh» signifie «la torah de la bouche du mari» adressée à sa «qahal2» qui est son 
épouse, étant sous-entendu que Yeshoua est le mari qui est venu chercher son épouse et 
qu’il s’adresse à elle «oralement», c’est-à-dire par le Saint-Esprit dans le cœur des croyants !

Dans le judaïsme, pour certains l’interprétation de la Torah orale est considérée comme 
ayant une autorité supérieure à la Torah Écrite 3 et pour d’autres, comme p.ex. le Rav 
Nahum4, l’un ne va pas sans l’autre. Ce qui se confirme de plus, c’est que la Halakha 
(littéralement « la Voie », fréquemment rendu par la « Loi juive ») est basée tant sur 
l’«  Instruction Orale » que l’« Instruction Écrite ». La loi et la tradition juive rabbinique 
ne sont donc pas basées sur la lecture littérale du Tanakh, mais sur la combinaison de 
traditions orales et écrites. La Torah orale désigne à la fois le concept et le corpus d’une 
doctrine oralement transmise, concomitante à la Torah, inséparable d’elle et existant 
depuis sa révélation. Une tradition orale semble se retrouver dans plusieurs livres juifs, 
canoniques ou non, mais le pharisaïsme, auquel succède le judaïsme rabbinique, se 
distingue par son insistance à proclamer qu’il transmet sa tradition oralement. Selon le 
dictionnaire, le pharisaïsme est une religion, une doctrine ou une attitude des pharisiens, 
qui consiste à surveiller uniquement le respect de la loi (les actes), sans tenir compte de 
son esprit, de l’intention ou de son but.
La Torah orale se veut à la fois fidèle à son origine sinaïtique, au point d’exiger du répétiteur 
qu’il transmette l’enseignement suivant les termes mêmes qui lui ont été transmis, et 
dynamique, chaque génération interprétant les enseignements dans sa conjoncture propre. 
Dans cette optique, la Torah écrite est infinie de sens ; tous ont été transmis par Dieu à 
Moïse mais seuls quelques-uns ont été révélés aux hommes.

Entièrement orale à l’origine, cette tradition exégétique est partiellement mise par écrit aux 
premiers siècles de l’ère chrétienne, dans le Midrash et la Mishna puis dans les différents 
Talmuds, et dans d’autres divers ouvrages ultérieurs de littérature rabbinique.
Au départ la rédaction de la loi orale était interdite. Ce n’est qu’à l’époque de la destruction 
du Second Temple, qu’il fut décidé de transgresser l’interdit de consigner la Torah Orale 
par écrit, car la quantité de savoir allait en augmentant alors que le nombre de Sages et de 
disciples allait en diminuant, et le risque de tomber dans l’oubli grandissait chaque jour. La 
première compilation fut la Mishna, sur laquelle s’élaborèrent les Talmuds.

2 «Qahal» a donné en grec «Ecclesia», église
3 «La suprématie de la loi orale» - Akadem n° 18 Michpatim: l’envers du verset par Simon 
Hazan - enseignant du judaïsme
4 Hidabroot.fr «When We Say Bircas Hatorah We Need To have in Mind Torah She’beal Peh 
as Well - But How Can We Know that It’s True?

8



La vraievraie Loi Orale, exclusivement basée sur la «PAROLE» transmise par Dieu 

Qu’est-ce que la «loi orale»? La Bible a été transmise par l’Éternel à l’attention des patriarches.
La compréhension des textes écrits nécessite des explications. On va voir lors de cette 
parasha que la «compréhension» des textes donnés par l’Esprit Saint est de loin supérieure par l’Esprit Saint est de loin supérieure 
au texte écrit. Si l’on définit la «loi orale» par «l’explication» exégétique des textes, alors au texte écrit. Si l’on définit la «loi orale» par «l’explication» exégétique des textes, alors 
oui, cette «loi orale» est effectivement supérieure à la loi écrite.oui, cette «loi orale» est effectivement supérieure à la loi écrite.

La gestion d’un champ ou d’une vigne physique est de loin 
dépassée par sa signification prophétique, à savoir que le 
champ c’est le monde et la vigne c’est Israël. La relation entre 
une femme et son mari dans la Bible est de loin, dépassée 
par la vraie relation qu’elle signifie prophétiquement à 
savoir la relation entre Israël qui représente l’épouse de 
Christ et Yeshoua, l’époux. Mais la tradition orale, ce n’est 
pas du tout ça qu’elle va identifier comme étant inférieure.

On va retrouver dans l’église le même problème puisque le christianisme basique va 
rechercher des réponses «charnelles», «terrestres», «physiques» et non spirituelles.
On va voir aussi, et c’est là que la révélation prophétique découverte au cœur même de 
l’hébreu montre que la vraie «Loi Orale», c’est-à-dire l’étude exégétique de la Bible ne peut 
s’accomplir entièrement qu’EN YESHOUA et par la Révélation de la Rouah Hakodesh. 
A l’époque des patriarches, seuls quelques initiés éclairés par la Rouah HaElohim comme 
Abraham, Isaac, Jacob, Joseph ou des païens comme Jéthro, ont vu dans leur cœur, 
Yeshoua, qui est resté caché jusqu’au temps fixé. On le sait d’après tout ce que nous avons 
pu partager ensemble depuis le début de ces parashot comme p.ex. Moïse qui annonçait la 
venue future après lui du Messie.
Jusqu’à sa venue, la Torah était écrite sur des tables de pierre. Lors de cette première venue, 
cette Torah DEVAIT être écrite sur les tables de chair, le cœur. Si Yeshoua n’était pas visible 
pendant toutes ces années c’était de la volonté souveraine de Dieu car aujourd’hui, sans la 
FOI il est impossible de s’approcher de Dieu. La foi d’Abraham et de Moïse étaient tout-à-
fait exceptionnelle. Sans la Foi, les hommes ont un vide dans leur cœur, ils doivent alors 
le combler par d’autres «lois orales», c’est-à-dire quelque chose qui vient du cœur et non 
des écrits. Mais comme ça ne venait pas de Dieu mais des hommes, cette loi orale restait 
faible et sans force.
Ce qu’il faut ajouter c’est que parmi les rabbins, exégètes, commentateurs, de bien 
curieuses révélations sont données par Dieu comme nous le verrons en Exode 23:20 avec 
ce personnage mystérieux «Métatron».

La vraie Loi écrite, éclairée par la Rouah Hakodesh

Dans chacune des lois écrites, qui semblent apparemment sortir complètement de nos 
réalités, nous allons découvrir un véritable enseignement messianique, digne des plus 
grandes formations bibliques sur la cure d’âme, sur le pardon, sur la miséricorde de 
l’Éternel. Prenons comme exemple Exode 21:5 lorsque l’esclave dit : J’aime mon maître, 

9



ma femme et mes enfants, je ne veux pas sortir libre» l’homme qui est l’esclave ici, ne 
doit évidemment pas seulement être considéré comme un vrai esclave puisqu’on sait que 
l’esclavagisme a fortement diminué de nos jours. Le titre de «Maître» doit être attribué 
à Yeshoua. Le titre d’esclave doit être attribué à tous les hommes qui sont encore sous la 
domination du péché dans leur vie. Si l’esclave est resté esclave, c’est parce qu’il a changé 
de maître : avant, son maître c’était Satan et le péché, aujourd’hui il est esclave de la justice. 
Dans d’autres passages on doit attribuer la fonction de «femme» au peuple d’Israël, juifs 
ou gentils car Yeshoua est l’époux et nous (Israël, la Qehilah) sommes «l’épouse».

Bref, lues et révélées de la sorte, ces mishpatim solutionnent tous les problèmes que vivent 
aujourd’hui les enfants de Dieu.
«Officiellement», Yeshoua est absent des textes talmudiques mais de manière cachée 
(kabbale, Zohar, l’hébreu), la présence du Fils de Dieu est révélée comme jamais il ne 
l’a été. On verra plus loin aussi une «perche» lancée à l’attention des talmudistes, avec ce 
mystérieux personnage «Métatron» dont nous parlerons plus loin en détail et qui n’a rien 
à voir avec notre rédempteur mais qui ressemble à un pied de nez fait par Dieu à tous les 
religieux. Sans ce Fils, la Bible perd toute sa force et forcément les hommes ont besoin de 
combler le vide par autre chose mais qui ne les satisfera jamais complètement puisque 
Yeshoua est l’accomplissement de la loi.
Sans Yeshoua, cette Loi «Orale» ne peut trouver son accomplissement et amène 
automatiquement à toutes les dérives et pensées purement humaines, humanistes. Le 
judaïsme affirme l’autorité de la loi orale sur la loi écrite ce qui laisse évidemment la porte 
ouverte à toutes  déviances qui obligent les lecteurs à croire sur parole les dires des auteurs.
On va découvrir que finalement, grâce à l’hébreu et grâce à l’inspiration de la Rouah 
HaQodesh, les textes bibliques de la loi écrite se suffisent à eux-même.
Yeshoua a bien dit sur eux «3 ... Et vous, pourquoi transgressez-vous le commandement de 
Dieu au profit de votre tradition ?» (Matthieu 15:3)

«6 Jésus leur répondit : Hypocrites, Esaïe a bien prophétisé sur vous, ainsi qu’il est écrit  : 
Ce peuple m’honore des lèvres, Mais son cœur est éloigné de moi. 7 C’est en vain qu’ils 
m’honorent, en donnant des préceptes qui sont des commandements d’hommes. 8 Vous 
abandonnez le commandement de Dieu, et vous observez la tradition des hommes. 9 Il 
leur dit encore: Vous anéantissez fort bien le commandement de Dieu, pour garder votre 
tradition. 10 Car Moïse a dit : Honore ton père et ta mère; et : Celui qui maudira son père 
ou sa mère sera puni de mort. 11 Mais vous, vous dites : Si un homme dit à son père ou à 
sa mère : Ce dont j’aurais pu t’assister est corban, c’est-à-dire, une offrande à Dieu, 12 vous 
ne le laissez plus rien faire pour son père ou pour sa mère, 13 annulant ainsi la parole de 
Dieu par votre tradition, que vous avez établie. Et vous faites beaucoup d’autres choses Et vous faites beaucoup d’autres choses 
semblablessemblables.» (Marc 7)

A un dieu inconnu, ... un dieu sans l’incarnation de Yeshoua

La Révélation de Yeshoua HaMashiah dans la Torah nous amène à réaliser que cette Torah, 
c’est-à-dire cette Parole ne peut être Vivante qu’incarnée en Yeshoua Fils de l’Homme, incarnée en Yeshoua Fils de l’Homme, 

10



Fils de Dieu.Fils de Dieu. Comme la Torah ne peut être vivante que par son accomplissement, sans 
Yeshoua, la Torah est vide d’accomplissement. 

1 Jean 4:2

כִּּירוּן זֹֹאת ּתַּ ּבָּ
ת־רוּחַַ הָָאֱֱלֹהִִים  ֶאֶ

ה  רׁשֶׁ מוֶֹדֶ ל־רוּחַַ אֲֲ  ּכָּ
יחַַ ׁשִּׁמָּ יחַַהַַ ׁשִּׁמָּ כִּּי־יֵֵשׁוּעַַיֵֵשׁוּעַַ הוּא הַַ

רׂ שָׂ וּבָָא בַַּבָּ
מֵֵאֵֵת אֱֱלֹהִִים הוּא 

bazot takkiyroun 

eth rouah haelohim

kol rouah asher modeh 

kiy Yeshoua hou HaMashiyah 

ouva vabbasar 

me’et elohim hou

 «Reconnaissez à ceci 

l’Esprit de Dieu : 

tout esprit qui confesse tout esprit qui confesse 

Jésus-Christ venu en Jésus-Christ venu en 

chair est de Dieuchair est de Dieu»

 כִִּי מַתְעִים רַבִִּים יָצְאוּ
רֶשֶׁ לאֹ יוֹדוּ ץ אֲ  בָאֶָר
 כִִּי־יֵשׁוּעַ הַמָָּשִִׁיחַ הוּא
ה הוּא  הַבָָּא בַבָָּשָָׂר כֶָז
ה וְשׂוֹטֵן הַמָָּשִִׁיחַ׃ מַתְֶע

kiy mat’iym rabbiym yatsou 

vaaretz asher lo yodou 

kiy yeshoua hamashiyah hou

habba vabbasar khazeh hou

mat’eh vesoten hammashiah

2 Jean 1:7 «Car plusieurs 
séducteurs sont entrés dans 
le monde, qui ne confessent qui ne confessent 
point que Jésus-Christ est point que Jésus-Christ est 
venu en chairvenu en chair. Celui qui 
est tel, c’est le séducteur et séducteur et 
l’antéchristl’antéchrist.»

Jean 1:14 «Et la parole a été faite chairEt la parole a été faite chair, et elle a habité parmi nous, pleine de grâce et de 
vérité; et nous avons contemplé sa gloire, une gloire comme la gloire du Fils unique venu 
du Père.»
L’exégèse biblique, du grec «exégesis» (mener hors de), étudie de manière approfondie un 
texte biblique. 
La vraie exégèse biblique, exige la Vie par l’Esprit Saint, la Foi en Yeshoua, la connaissance 
de l’hébreu biblique. Le point de départ d’une vraie exégèse est la FOI. 
Sans la Foi, c’est humainement qu’on essaie de chercher ce qu’on ne connaît pas comme 
disait l’apôtre Paul «A un Dieu inconnu».

Actes 17:23 «Car, en parcourant votre ville et en considérant les objets de votre dévotion, 
j’ai même découvert un autel avec cette inscription : A un dieu inconnu ! Ce que vous 
révérez sans le connaître, c’est ce que je vous annonce.»

Jérémie 44:3 «à cause de la méchanceté avec laquelle ils ont agi pour m’irriter, en allant 
encenser et servir d’autres dieux, inconnus à eux, à vous et à vos pères.»

Il est intéressant de constater que sur les 613 commandements que prescrira toute la 
Torah, la parasha Hamishpatim en compte 53. Ce chiffre 53 est comme nous le savons 
prophétique puisque c’est dans ce chapitre 53 d’Esaïe que Dieu annoncera le Messie Ben 
Ioseph, le Ben Elohim, Yeshoua HaMashiah.

11



En principe les 10 Paroles résument globalement le tout. Yeshoua disait que les 
commandements de Dieu se résumaient en celui d’aimer Dieu et son prochain.

Mais nous savons pertinemment bien que même si nous avons reçu le don de la nouvelle 
naissance, le baptême dans le Saint Esprit, les dons, etc., nous savons très bien que les lois 
ne changent pas, que p.ex. la réglementation routière est valable pour nous aussi malgré ce 
qu’on vient de dire. Nous avons besoin, nous aussi, de garde-fous qui nous maintiennent 
dans la prudence.
N’importe quel croyant, fusse-t-il sanctifié à outrance, n’est pas à l’abri d’un dépassement 
de vitesse qui lui vaudra une amende administrative. Cet exemple nous montre les limites 
de notre bonne volonté à essayer d’être saints comme Dieu nous l’a demandé. 
Afin que le peuple puisse correctement se sanctifier et vivre dans les voies de Dieu, il 
sera alors indispensable d’éliminer les pièges, les ennemis qui sont à la base de toutes les 
tentations que subira le peuple. C’est ainsi que Dieu promet d’expulser du pays de Canaan 
les sept nations qui l’occupent, et met en garde les enfants d’Israël contre toute tentation 
de s’allier à eux ou d’adopter leurs coutumes. 

Moïse rapporte toutes ces paroles aux enfants d’Israël, qui lui répondent unanimement: 
nous ferons et nous entendrons tout ce que Dieu dit. Des offrandes sont réalisées, puis 
Moïse monte sur le mont Sinaï pour y recevoir les Tables de la Loi. Il y reste 40 jours et 40 
nuits.
Dans la fin de cette Parasha on apprend que Moïse monta avec Aaron, Nadab et Abihu, 
et soixante-dix anciens d’Israël sur la montagne et que là, ils ont eu l’honneur de voir de 
leurs yeux le Dieu d’Israël avec sous ses pieds un ouvrage de saphir transparent, comme le 
ciel lui-même dans sa pureté. Ils virent Dieu, et ils mangèrent et burent. On comprend dès 
lors pourquoi les deux fils de Aaron ont payé plus tard de leur vie pour leur comportement 
inadéquat où, après avoir vu Dieu face à face, nous verrons en Lévitique 10:1 qu’ils prirent 
chacun un brasier, y mirent du feu, et posèrent du parfum dessus. 

Ainsi, Nombres 3:4 nous montrera qu’ils mourront devant l’Éternel, parce qu’ils auront 
apporté devant l’Éternel du feu étranger. Il faut toutefois préciser que le simple fait 
d’apporter un «feu étranger» est assez rarement sanctionné par Dieu à ce point. Dans le 
monde chrétien actuel, on aurait vu une véritable hécatombe, ce qui n’en est rien. Quand 
on voit Dieu comme ils l’ont vu, on se garde beaucoup plus que les simples gens du peuple. 
L’expérience personnelle intime avec le Seigneur et le baptême dans le Saint Esprit peuvent 
être pour certains un piège mortel.

12



Exode 21:1 à 23:33

«Mishpatiym» ou «Mishpataïm» ? Des lois humaines ou célestes?

Ces «mishpatiym» en Exode 21.1 sont des jugements, des habitudes, des ordonnances. 
  

ים    הּ֙֙ הַַמִּּשְׁׁפָּּטִ֔�֔ לֶּ אְֵ֙וְ�֙  
ֽם׃ ים לִִפְְנֵֵי�הֶֽ ר תָּּשִׂ֖�֖ ֥ אֲֲ�שֶׁ֥

veelleh hammishpatiym 

asher tasiym liphnéhem

Voici les lois que tu leur 

présenteras. 

4941 mishpat מִִשְׁׁפָּּט est un nom masc.  jugement, justice, habitude, ordonnances, loi, le 
droit, règles, la cause, le modèle, règles établies, … ; (421 occurrences).
--> jugement, justice, ordonnance.
      a.      jugement.
         1.      action de décider d’une cause.
         2.      lieu, cour, siège du jugement.
         3.      procès, procédure, litige (devant des juges).
         4.      cas, cause (présentée au jugement).
         5.      sentence, décision (du jugement).
         6.      exécution (du jugement).
         7.      le temps (du jugement).
      b.      justice, droit, rectitude (attributs de Dieu ou de l’homme).
      c.      ordonnance.
      d.      décision (de loi).
      e.      droit, privilège, dû (légal).
      f.      propre, convenable, mesuré, coutume, manière, plan.
Ce mot vient de la racine 8199 ; 
8199 shaphat פַַׁשָׁט
une racine primaire le verbe juger, être juge, faire le juge, prononcer, punir ; (203 
occurrences).
-> juger, gouverner, défendre, punir.
-> Qal 
1. agir comme un législateur, ou juge ou gouverneur (de Dieu, de l’homme). (décider, 
gouverner, juger).
2. décider la controverse (de Dieu, de l’homme).
3. exécuter un jugement (judicieux, sagace (de l’homme), justifiant, condamnant et 
punissant,  à la venue théophanique pour le jugement final.
-> Nifal
1. entrer dans la controverse, plaider, alléguer.
2. être jugé.
Genèse 16 : 5 «Et Saraï dit à Abram : L’outrage qui m’est fait retombe sur toi. J’ai mis ma 
servante dans ton sein; et, quand elle a vu qu’elle était enceinte, elle m’a regardée avec 
mépris. Que l’Eternel soit juge (shaphat פַַׁשָׁט ) entre moi et toi !»
Genèse 18 : 25 «Faire mourir le juste avec le méchant, en sorte qu’il en soit du juste comme 

13



du méchant, loin de toi cette manière d’agir ! loin de toi ! Celui qui juge (shaphat פַַׁשָׁט ) 
toute la terre n’exercera-t-il pas la justice ?»

Un autre mot s’écrit de la même manière que le jugement et c’est : 
4942 mishpath מִִשְׁׁפָּּת Pluriel duel mishpetaïm  תַַּפְּׁיִִם   un nom masculin dont la מִִשְׁ
signification selon (CLBL)5- étables ; (2 occurrences).
1. endroits en feu, tas de cendre.
2. étables, bergerie, sac de selle.
Ce mot vient de la racine 8192 shaphah פָָׁשָׁה  une racine primaire ; nue, mis à nu ; 
--> balayer à nu, racler.
(Nifal) être balayé par le vent, être raclé à nu (par le vent).
(Pual) être nu, être découvert, mis à nu.
(2 occurrences).
Job 33 : 21 «Sa chair se consume et disparaît, ses os qu’on ne voyait pas sont mis à nu 
(Shaphah)»
Esaïe 13 : 2 «Sur une montagne nue (Shaphah) dressez une bannière, Elevez la voix vers 
eux, Faites des signes avec la main, Et qu’ils franchissent les portes des tyrans»

La curiosité grammaticale est double : 

  mishpat t en tant que jugement se termine par la lettre teth (l’argile, c’est-à-dire מִִשְׁׁפָּּט .1
des lois à destination des hommes charnels, adamiques)
 mishpaT T avec un TAV et avec une forme plurielle duelle (les eaux d’en haut et מִִשְׁׁפָּּת .2
les eaux d’en bas) considère cette forme de «jugement» comme divine et amène le feu, la 
cendre dans la bergerie. On y voit même la marque, la signature de l’alliance de Dieu avec 
les deux bois croisés du tav +
Les jugements, s’ils n’ont pas reçu la signature de Dieu restent des jugements charnels, à 
destination d’hommes et de femmes charnels. On verra plus loin dans Exode 22 les lois 
qui concernent le fait d’avoir mis le feu à une étable.

Quels «mishpatim» trouve-t-on dans cette parasha ?

Vous trouverez à partir de la page 16, un tableau d’une soixantaine de prescriptions soit 
positives soit négatives puis un récapitulatif général en page 30. L’Éternel a voulu faire 
rapprocher l’homme de sa Présence. Cela devait se faire par une «alliance», du sang. 
C’est-à-dire par une «loi». Nous savons aujourd’hui que toutes les lois mosaïques relatives 
aux sacrifices, étaient placées sous un «régime» : celui de la loi. Galates 3:23 spécifie que 
«Avant que soit instauré le régime de la foi, nous étions emprisonnés par la Loi et sous sa 
surveillance, dans l’attente du régime de la foi qui devait être révélée.»
Dieu a donc littéralement et concrètement placés les hommes sous une «autorité», sous 
un «régime» provisoire, dans l’attente de la révélation du Dieu Sauveur : Yeshoua. La Bible 

5 «Concise Lexicon to the Biblical Languages (Un lexique concis des langues bibliques).

14



André Chouraqui - 1985 - CHU Galates 3.23 traduit ainsi «Avant que vienne l’adhérence, 
nous étions enfermés sous la garde de la tora, jusqu’à ce que l’adhérence soit découverte».
Si Dieu ne dort ni ne sommeille et qu’Il «garde» (shomer) Israël, de même pendant la 
première alliance, Il a «gardé» tous les hommes sous la loi. Maintenant il nous «garde» 
aussi tous sous une autre alliance, celle de la «Foi».

Romains 4:16 «Voilà pourquoi l’héritage est promis à la foi : c’est pour qu’il soit un don de 
la grâce. Ainsi, la promesse se trouve confirmée à toute la descendance d’Abraham, c’est-à-
dire non seulement à celle qui est sous le régime de la Loi, mais aussi à celle qui partage la 
foi d’Abraham. Il est notre père à tous»
Ce «régime» de la «foi» est donc bien un cadeau que Dieu fait aux hommes, du moins, ... 
à qui Il veut !!! 
Dieu n’était pas obligé de faire ce «cadeau» puisque c’est nous qui nous sommes éloignés de 
Lui par désobéissance. La «foi» vient donc de Dieu. C’est encore là une grâce imméritée.
Il faut bien comprendre ces choses car lorsqu’on arrivera aux lois sur les sorciers, sorcières,  
homosexuels ou encore sur les zoophiles, il ne suffira pas de dire que «Jésus a pris sur Lui 
tous les péchés.». Le fait de croire en Lui est un «don» céleste.

Une question de vocabulaire

Il est important de bien comprendre les différents termes utilisés dans tous ces «Mishpatim». 
Pour commencer, dans plusieurs lois, il sera souvent question d’esclavage.
De qui parle-t-on lorsqu’on lit «esclave» ? En hébreu, l’esclave n’est pas sans genre  : 

- un esclave mâle se dit «evedeved» (serviteur) (5650) ֶדֶבֶֶע  דֶבֶֶעֶ   un nom 
masculin  : serviteur, esclave, qui appartient, homme, gens, assujetti, au 
service, soumis ;  

- tandis qu’au niveau des femmes, une esclave femmefemme se dit «amahamah» (519) 
 ,un nom féminin pour servante 49, femme 4, esclave 2, une esclave אָָמָָהאָָמָָה
une concubine. (rappelons au passage que אִִשָּׁׁה la femme «ishah» signifie 
aussi une «prostituée». Ce mot «amah» donnera (522) ammah ה  ,mère » אַַּמָּ
début, fondation ». Une mère se dit aussi «em» et en hébreu moderne une 
maman se dit «ima».

Avant d’être pleinement «femmes,» les «esclaves» femmes étaient utilisées pour donner 
une postérité à Israël. Pour pouvoir subsister, les femmes abandonnées à leur sort sans 
parents ni mari devaient se prostituer faute de mourir.

Qui sont les vrais acteurs dans un mariage lorsqu’une vierge doit être épousée ? Que signifie 
précisément «obligation de...» ou «Interdiction de...» ou «peine de mort», «fosse» ou 
«puits», «couvercle sur le puits», «réparation des dommages causés à autrui», «jugement», 
«restitution», etc. 

15



Quel est le sens que l’on doit accorder aux «6 années» ou aux «6 jours» de la semaine à côté 
desquels il y aura une relâche la 7ème année ou le 7ème jour ?

Si l’on ne comprend déjà pas d’avance le sens prophétique de ce vocabulaire biblique 
prophétique, en voulant à tout prix mettre en pratique «toute» la loi de Moïse, on passe 
complètement à côté de l’enseignement de la Torah. Alors, au lieu d’être comblé par Dieu 
on est vidé et troublé. Alors, pour combler le vide, ceux qui auront peu d’intelligence se 
sentiront obligés de «traduire» les «Mishpatim» humainement en s’inventant toutes sortes 
d’argumentations les plus fallacieuses les unes que les autres comme p.ex. «la Torah a dit 
ceci ou cela, il nous faut obéir même si on ne comprend pas».

Ce qui n’a évidemment aucun sens pour le lecteur de la Bible dont le but principal est de 
recevoir le Pardon de Dieu, son Amour, la Vie Éternelle, l’Espérance de la Résurrection, le 
salut, la liberté, la délivrance. 

Le but de ces parashot messianiques est d’apprendre ce nouveau langage prophétique. La 
«croix» et la «résurrection» vont révéler si quelqu’un est né de nouveau ou pas. Celui qui 
n’a pas la Foi a tout perdu. Ce manque de foi l’obligera à essayer de se «justifier», c’est-à-
dire se rendre «juste» aux yeux de Dieu. 

La parashat Mishpatim comporte 60 prescriptions positives ou négatives

Dans chacune de ces mishpatim, l’action de Yeshoua en tant que «bouc émissaire», 
modifie en profondeur les «conséquences». Comme celles-ci sont inéluctables, si on doit 

en payer de toutes façons les conséquences, Yeshoua nous a accordé la possibilité d’en être 
délivré, à condition de passer par la repentance, le rejet et l’abandon de :

(1) nos «péchés», 
(2) nos «transgressions» et 

(3) nos «iniquités»

«Si tu achètes un esclave 
hébreu, il servira six années; 
mais la septième, il sortira 
libre, sans rien payer». 

Ex 21.2 De même qu’après les 6 jours profanes  de 
la semaine, le septième (le shabbat) nous 
permet de nous approcher de Dieu. Les 6 ans, 
(le chiffre de l’homme) représentent la vie 
dans le péché. Après ces 6 ans, l’esclave sera 
racheté. La bible suggère aux hommes par la 
même occasion de libérer les esclaves. 
Au début de notre conversion nous sommes 
«esclaves» de Christ. Par notre obéissance 
nous devenons ses amis. Après la Résurrection 
nous serons son épouse.

16



Libérer une esclave juive qu’on 
ne veut pas épouser
Le maître ne peut vendre son 
esclave juive à des étrangers 
«Si elle déplaît à son maître, 
qui s’était proposé de la prendre 
pour femme, il facilitera son 
rachat; mais il n’aura pas le 
pouvoir de la vendre à des 
étrangers, après lui avoir été 
infidèle»

Ex 21.8 Quelqu’un qui a été racheté par le Sang 
de Jésus, même s’il ne veut pas servir le 
Seigneur, le diable n’a aucun pouvoir sur lui, 
malgré son mauvais choix. Les «étrangers» 
ont la particularité d’appartenir à un autre 
«maître» que le Dieu d’Israël. Un enfant 
d’Israël appartient à Dieu. Les gens du 
monde sont sous la domination du diable.

Ne pas priver de moyens de 
subsistance, de nourriture, 
de vêtements ou de relations 
sexuelles, une personne que 
l’on a épousée «S’il prend une 
autre femme, il ne retranchera 
rien pour la première à la 
nourriture, au vêtement, et au 
droit conjugal.» 

Ex 21.10 Cette loi est toujours valable aujourd’hui. 
Le Nouveau Testament le confirme. Nous 
sommes tous des «vierges» du Seigneur et 
nous avons tous les mêmes droits et devoirs. 
Dieu ne fait acception de personne.

Peine de mort pour les 
personnes coupables de crime    
«Celui qui frappera un homme 
mortellement sera puni de 
mort.»

Ex 21.12 La peine de mort est une loi immuable. 
Par contre un «bouc émissaire» est choisi 
à la place du coupable. La mort produit 
des conséquences néfastes dans la vie du 
coupable. Par le meurtre, la mort s’introduit 
inexorablement dans la vie de l’individu, 
comme un filet de l’oiseleur, dans l’esprit, 
puis dans l’âme, puis dans le corps  du 
criminel jusqu’à sa destruction spirituelle 
finale éternelle. Seule la repentance et la 
Foi en Yeshoua sont capables d’annuler les 
effets de cette terrible malédiction.

Peine de mort pour avoir 
frappé son père ou sa mère
«Celui qui frappera son père 
ou sa mère sera puni de mort.»

Ex 21.15 Si on maudit son père ou sa mère, on 
maudit la semence qui nous a donné la vie 
et on paiera tôt ou tard les conséquences 
de cette malédiction. La mort s’infiltre 
partout dans la personne, et ça se traduit 
par la maladie, le cancer, les malédictions. 
Seule la repentance et la Foi en Yeshoua 
sont capables d’annuler les effets de la 
malédiction.

17



Réparation des dommages 
causés à autrui ou sa propriété
«18 Si des hommes se querellent, 
et que l’un d’eux frappe l’autre avec 
une pierre ou avec le poing, sans 
causer sa mort, mais en l’obligeant 
à garder le lit, 19  celui qui aura 
frappé ne sera point puni, dans le 
cas où l’autre viendrait à se lever et à 
se promener dehors avec son bâton. 
Seulement, il le dédommagera de 
son interruption de travail, et il le 
fera soigner jusqu’à sa guérison.»

Ex 21,18-19 Cette loi est toujours valable aujourd’hui. 
Le Nouveau Testament le confirme.
Le mal doit être réparé dans tous les cas.
Seule la repentance et la Foi en Yeshoua 
sont capables d’annuler les effets de cette 
terrible malédiction.

Réparation ou pas dans le cas 
d’un esclave battu
«Si un homme frappe du bâton 
son esclave, homme ou femme, 
et que l’esclave meure sous sa 
main, le maître sera puni.»

Ex 21.20 La Torah montre qu’un esclave, c’est 
le même nom que le «travailleur», le 
«serviteur» ou le «cultivateur». L’esclave, 
c’est donc celui qui a une dépendance ou 
une addiction spirituelle, c’est-à-dire un 
maître qui le domine. La réparation est 
toujours d’application mais pas l’esclavage.
Notre Maître Yeshoua le Messie, Fils de 
Dieu, Vrai Dieu, a le droit de Vie et de 
Mort sur nous. La punition est tombée sur 
ce Maître.

Jugement des dommages 
causés par des animaux qui 
nous appartiennent
« Si un bœuf frappe de ses 
cornes un homme ou une 
femme, et que la mort en soit 
la suite, le bœuf sera lapidé, sa 
chair ne sera point mangée, et 
le maître du bœuf ne sera point 
puni.» 
Ne pas tirer bénéfice ou 
consommer la chair d’un 
taureau condamné à être lapidé

Ex 21.28 Cette loi est toujours valable aujourd’hui. 
Le Nouveau Testament le confirme.
L’animal a été créé pour le bien de l’homme. 
Mais l’animal n’a pas été créé responsable 
du choix du bien et du mal. S’il est capable 
de tuer un homme il est trop dangereux de 
le garder en vie. La partie «consommable» 
d’un animal est parfois sacrifié sur l’autel 
: il est ce qui représente pour Dieu notre 
«embonpoint spirituel» : la graisse et les 
poumons. S’ils sont agréés par Dieu, c’est 
que ces éléments sont réservés à Dieu seul 
car c’est ce que représente la graisse de la 
chair

18



Jugement des dommages 
causés par une fosse/un puits
«33 Si un homme met à 
découvert une citerne, ou si 
un homme en creuse une et ne 
la couvre pas, et qu’il y tombe 
un bœuf ou un âne, 34 le 
possesseur de la citerne paiera 
au maître la valeur de l’animal 
en argent, et aura pour lui 
l’animal mort.»

Ex 21.33 La citerne est un lieu qui est destiné à 
recevoir l’eau... de la vie (Yeshoua). Il s’agit 
donc du cœur de l’homme. Joseph a été 
dans une citerne pour montrer comment 
Yeshoua allait rentrer dans nos «temples».
Cette citerne doit être protégée. Ecclésiaste 
parle du vase où viennent s’engouffrer les 
mouches pour y mourir et infecter toute 
l’huile. L’âne «hamor» vient d’une racine 
de «chaleur», «échauffement». Notre cœur 
doit être surveillé «garde ton cœur plus 
que toute autre chose».

Jugement du voleur
Exode 22.1 «Si un homme dérobe un 
bœuf ou un agneau, et qu’il l’égorge 
ou le vende, il restituera cinq bœufs 
pour le bœuf et quatre agneaux 
pour l’agneau. 2 Si le voleur est 
surpris dérobant avec effraction, et 
qu’il soit frappé et meure, on ne sera 
point coupable de meurtre envers 
lui; 3  mais si le soleil est levé, on 
sera coupable de meurtre envers lui. 
Il fera restitution; s’il n’a rien, il sera 
vendu pour son vol; 4  si ce qu’il a 
dérobé, bœuf, âne, ou agneau, se 
trouve encore vivant entre ses mains, 
il fera une restitution au double. 

Ex 21.37
(Ex.22.1-4)

Au 1er degré, cette loi est toujours 
valable aujourd’hui. Il n’y a rien qui 
justifie de la changer ou de l’adoucir.
Le voleur doit se repentir et restituer 
le bien volé 4 ou 5 fois plus. 
D’autre part, le soleil se lève sur les 
bons comme sur les méchants. Cela 
signifie que si Dieu grâcie le méchant 
(c’est-à-dire le «goï», le «gentil»), les 
hommes n’ont plus le droit de dire le 
contraire. Mathieu 5.45 «44 Mais moi, je 
vous dis: Aimez vos ennemis, bénissez ceux 
qui vous maudissent, faites du bien à ceux 
qui vous haïssent, et priez pour ceux qui 
vous maltraitent et qui vous persécutent, 
45afin que vous soyez fils de votre Père qui 
est dans les cieux; car il fait lever son soleil 
sur les méchants et sur les bons, et il fait 
pleuvoir sur les justes et sur les injustes. 46Si 
vous aimez ceux qui vous aiment, quelle 
récompense méritez-vous? Les publicains 
aussi n’agissent-ils pas de même?…

19



Jugement des dommages causés par 
le bétail dans les champs
«Si un homme fait du dégât dans 
un champ ou dans une vigne, et 
qu’il laisse son bétail paître dans 
le champ d’autrui, il donnera en 
dédommagement le meilleur produit 
de son champ et de sa vigne.»

Ex 22,5 Cette loi est toujours valable 
aujourd’hui. Le Nouveau Testament 
le confirme la nécessité d’une 
restitution.
En plus de ça, un «champ», c’est là où 
on a semé de l’orge ou du blé pour 
produire du «pain». Cette semence 
donc c’est la «parole» qui doit porter 
du fruit. Il se pourrait alors que 
quelqu’un vienne de l’extérieur pour 
venir se nourrir dans ce champ puis 
par son comportement, détruire 
toute la récolte, sans forcément le 
faire exprès. Il faudra penser  alors à 
réparer. 
La vigne, c’est là où la production 
concerne le vin, le raisin, le cep et les 
sarments, c’est-à-dire le résultat du 
salut dans le «sang» de Yeshoua

Jugement des dommages causés par 
le feu
« Si un feu éclate et rencontre des 
épines, et que du blé en gerbes ou sur 
pied, ou bien le champ, soit consumé, 
celui qui a causé l’incendie sera tenu 
à un dédommagement.»

Ex 22.6 Cette loi est toujours valable 
aujourd’hui. Le Nouveau Testament 
confirme la nécessité d’une 
restitution.
En plus de ça, le feu c’est le fait 
d’intrus (peut-être même envoyés 
par l’ennemi) qui viennent dans une 
œuvre pour corrompre les cœurs 
simples et purs.

Jugement concernant le vol d’objets 
mal gardés par un intermédiaire
«7 Si un homme donne à un autre 
de l’argent ou des objets à garder, et 
qu’on les vole dans la maison de ce 
dernier, le voleur fera une restitution 
au double, dans le cas où il serait 
trouvé.» 

Ex 22.7 Cette loi est toujours valable 
aujourd’hui. Le Nouveau Testament 
le confirme. Le voleur doit se repentir 
et restituer le bien volé au double 
de sa valeur. Le verbe «garder» ici a 
une consonnance similaire à celle où 
Dieu «garde» son peuple. Lui il ne 
sommeille ni ne dort contrairement 
à nous. Le voleur vient pour dérober 
et détruire, Yeshoua est venu pour 
donner la  Vie en abondance.

20



Déclaration devant Dieu au sujet 
d’objets volés non retrouvés 
«Si le voleur ne se trouve pas, le 
maître de la maison se présentera 
devant Dieu, pour déclarer qu’il n’a 
pas mis la main sur le bien de son 
prochain.» 

Ex 22.8 C’est une grâce divine d’apprendre à 
pouvoir se décharger sur le Seigneur.
Toutes les questions et tous les cas de 
figure ne trouvent pas forcément une 
réponse pratique. Par contre Dieu 
sait toutes choses.  

Présentation devant Dieu de toute 
affaire frauduleuse non résolue
«Dans toute affaire frauduleuse 
concernant un bœuf, un âne, un 
agneau, un vêtement, ou un objet 
perdu, au sujet duquel on dira: C’est 
cela! — la cause des deux parties 
ira jusqu’à Dieu; celui que Dieu 
condamnera fera à son prochain 
une restitution au double.»

Ex 22.9 ע בַַּר־פֶּּׁשַׁ ל־דְּ ל־ּכָּ ֽ �עַֽ
«Dans toute parole de péché»
Cette loi est toujours valable 
aujourd’hui  : Jacques 5: «14 
Quelqu’un parmi vous est-il malade 
? Qu’il appelle les anciens de l’Eglise, 
et que les anciens prient pour lui, en 
l’oignant d’huile au nom du Seigneur; 
15 la prière de la foi sauvera le 
malade, et le Seigneur le relèvera; et 
s’il a commis des péchés, il lui sera 
pardonné.»

Non jugement dans le cas d’animaux 
volés retrouvés déchirés
« S’il (l’animal) a été mis en 
pièces déchiré, il le produira en 
témoignage, et il ne sera point tenu 
à une restitution pour ce qui a été 
déchiré.»

Ex 22.13 רֵֵּפָָה ֹלֹא  רֵֵּטָּף יְְבִִאֵֵהוּ עֵֵד הַַטְּ  אִִם־טָָֹרֹף יִִ
ם׃ ֽ �לֵּֽׁשַׁ יְְ

Les animaux qui ont été retrouvés 
déchirés sont considérés comme ceux 
qui sont offerts en sacrifice sur l’autel. Il 
faut donc les produire en témoignage. 
On perçoit ici le prix du sang. Chaque 
fois, qu’il y a «témoignage» dans la 
Torah, on doit y voir le clin d’oeil de 
Dieu sur le salut offert par le sang.

21



Cas où un animal au membre cassé 
doit être restitué suivant que son 
maître était présent ou absent
« 14 Si un homme en emprunte un 
(un animal) à un autre, et qu’il 
(l’animal) se casse un membre ou 
qu’il meure, en l’absence de son 
maître, il y aura lieu à restitution. 
15 Si le maître est présent, il n’y aura 
pas lieu à restitution. Si l’animal a 
été loué, le prix du louage suffira.»

Ex 22,14-15 Les lois divines sont très concrètes 
et pratiques. En tant qu’outil de 
travail prêté à quelqu’un; lors de 
sa restitution tout dépendra de la 
présence ou non du propriétaire 
pour que tout doute soit effacé sur 
la vraie responsabilité d’un membre 
cassé ou de la mort de l’animal.

Si Dieu nous a confié des animaux de 
compagnie ou des animaux de travail 
(cultivateur, etc.), la justice de Dieu 
ne s’appliquera qu’à la condition où 
le Maître (Yeshoua) sera présent dans 
son temple.

Obligation pour un homme 
d’épouser une vierge séduite avec 
qui il a couché
«Si un homme séduit une vierge qui 
n’est point fiancée, et qu’il couche 
avec elle, il paiera sa dot et la 
prendra pour femme.»

Ex 22,16 Cette loi est toujours valable 
aujourd’hui. Le Nouveau Testament 
le confirme, non à cause des versets 
de la Torah mais à cause de l’esprit de 
la lettre.
Marc 10:7 «c’est pourquoi l’homme 
quittera son père et sa mère, et 
s’attachera à sa femme»

La dot se dit 4119 mohar הַַֹמֹר et est un nom masc. : prix d’achat d’une épouse, 
argent de noces, cadeau qu’on fait aux parents dont on épouse la fille. Ce mot vient 
de 4117 mahar מָָהַַר une racine primaire (peut-être 4116 à travers l’idée de rapidité 
d’assentiment) : obtenir ou acquérir en payant un prix d’achat, donner une dot.
(Qal) obtenir en échange.
Curieusement, aucun verset ne parle de dot dans le nouveau testament car cette pratique 
était principalement associée à la culture et aux traditions juives et non à la culture 
grecque ou romaine dans laquelle le christianisme officiel du NT est né. Cependant, il y 
a des versets qui traitent de l’amour, du mariage et des relations familiales qui peuvent 
être pertinents pour la question de la dot.

22



Dans Éphésiens 5:25, il est écrit: «Maris, aimez vos femmes, comme Christ a aimé l’Église, 
et s’est livré lui-même pour elle». Ce verset souligne l’importance de l’amour et du respect 
dans le mariage, plutôt que d’utiliser la dot pour établir une relation de pouvoir ou de 
possession.

Dans Colossiens 3:19, il est également écrit: «Maris, aimez vos femmes, et ne soyez pas 
aigris contre elles.» Ce verset met l’accent sur l’importance de la relation d’amour et de 
respect dans le mariage, plutôt que sur la pratique de la dot.
Enfin, il convient de noter que Yeshoua a remis de l’ordre dans les enseignements sur les 
relations hommes/femmes avec une perspective égalitaire sur les relations de mariage, 
où les partenaires sont considérés comme égaux en dignité et en valeur, plutôt que 
d’attribuer une valeur marchande, sexuelle ou monétaire à la femme comme cela était le 
cas dans les lois mosaïques pratiquant la dot.
La conclusion évidente est que le message de la dot de l’ancien testament est exclusivement 
un message évangélique qui ne permet qu’une seule et unique interprétation :  celle où 
l’on revient au rachat de nos âmes par le sang de Mashiah.

Obligation pour le père de la 
jeune vierge d’accorder sa dot 
s’il refuse
«Si le père refuse de la lui 
accorder, il paiera en argent la 
valeur de la dot des vierges.» 

Ex 22,17 Comme il est dit plus haut, ce texte est 
relatif exclusivement à l’état spirituel 
d’appartenance d’un croyant en Yeshoua 
(la «vierge») mais dont l’ancien père 
(le diable) a de la peine à le libérer 
définitivement et complètement. La loi 
oblige alors le père à payer en argent sa 
valeur, ce qui, on se rend bien compte est 
tout-à-fait impossible et donc il est obligé 
de céder puisqu’il n’y a pas de puissance 
supérieure à celle du SANG de CHRIST.

Peine de mort pour la 
magicienne
«Tu ne laisseras point vivre 
la magicienne.» «Ne fais pas 
vivre la sorcière.» (Chouraki)

Ex 22.18 ֽה׃ ס מְכַשֵֵּׁפָה לאֹ תְחֶַיֶּ
Cette loi «mekhashshephah lo téhayyeh» 
(la sorcière, tu ne vivras pas, tu ne laisseras pas vivre)
est toujours valable aujourd’hui. La mort 
est la sentence, avec la différence près que 
toute forme de péché, si grave soit-il a déjà 
reçu comme salaire de la condamnation, 
le prix du sang du Goël, à Golgotha et que 
par conséquent, tout homme, toute femme 
peut se repentir, si grave soit son péché. 

Peine de mort pour les 
pratiquants de la zoophilie
« Quiconque couche avec une 
bête sera puni de mort.»

Ex 22.19

23



Dans les 2 cas ci-dessus, la question primordiale à se poser ici, c’est puisque la foi est 
un don céleste, puisque c’est de Lui que viennent le «vouloir et le faire, «est-
ce que Dieu a encore vraiment envie de donner à cette personne l’envie de se 
repentir !!?»
Nous voyons aujourd’hui plusieurs pécheurs qui se donnent à Christ, et parmi eux 
d’anciens sorciers et sorcières, hommes ou femmes d’églises de satan, ce qui témoigne de 
la Puissance du Sang de Yeshoua pour sauver même ce qui ne peut pas l’être.
Dieu connaît toute chose et Il a ses raisons pourquoi il laisse une seconde chance à l’un 
et pas à l’autre. Il n’a pas accordé de secondes chances à tous ceux vers qui Il envoie des 
esprits d’égarements ! (Pharaon, Saül, Balaam, etc.)  

Extermination/bannissement 
de celui qui offre des sacrifices 
à d’autres dieux
«20 Celui qui offre des 
sacrifices à d’autres dieux 
qu’à l’Éternel seul sera voué à 
l’extermination.»

Attention, ne pas confondre 
ceux qui ont reçu un autre 
appel et ceux qui ont quitté 
parce qu’ils n’ont pas «le même 
Esprit.»

Ex 22,20 Celui qui est «adultère spirituel» ne pourra 
pas rester dans une assemblée où règne 
l’Esprit du Mashiah. Il se bannit donc lui-
même. Puisque telle personne est animée 
d’un «autre» esprit, elle ne peut pas rester 
dans la Présence Sainte et glorieuse du 
Saint Esprit. Quelque chose (ou quelqu’un) 
l’empêche de rester au milieu du «Corps»
1 Jean 2:19 «Ces adversaires du Christ Ces adversaires du Christ 
sont sortis de chez nous mais, en réalité, ils sont sortis de chez nous mais, en réalité, ils 
n’étaient pas des nôtres. Car, s’ils avaient n’étaient pas des nôtres. Car, s’ils avaient 
été des nôtres, ils seraient restés avec nous. été des nôtres, ils seraient restés avec nous. 
Mais ils nous ont quittés pour qu’il soit Mais ils nous ont quittés pour qu’il soit 
parfaitement clair que tous ne sont pas des parfaitement clair que tous ne sont pas des 
nôtres.nôtres.
Psaumes 73:27 «Qui t’abandonne se 
perdra, et tu anéantiras tous ceux qui te 
sont infidèles.»

Jugement de la maltraitance ou 
de l’oppression des étrangers
22.21 «Tu ne maltraiteras 
point l’étranger, et tu ne 
l’opprimeras point; car vous 
avez été étrangers dans le pays 
d’Égypte.» 
23.9 « Tu n’opprimeras point 
l’étranger; vous savez ce 
qu’éprouve l’étranger, car vous 
avez été étrangers dans le pays 
d’Égypte.»

Ex 22,21 - 

Ex 23,9

La Bible met en garde les croyants nés de 
nouveau de mépriser :
-> le «prochain» (le samaritain dans la 
parabole)
-> les gens du monde qui ne croient pas
-> ceux qui ne font pas partie de l’assemblée

24



Jugement de la maltraitance de 
l’orphelin et de la veuve
« 22 Tu n’affligeras point la 
veuve, ni l’orphelin. 23 Si tu 
les affliges, et qu’ils viennent 
à moi, j’entendrai leurs cris;            
24 ma colère s’enflammera, et 
je vous détruirai par l’épée; vos 
femmes deviendront veuves, et 
vos enfants orphelins.»

Ex 22,22-24 Cette loi est toujours valable aujourd’hui. 
La mort est la sentence, avec la différence 
près que toute forme de péché, si grave 
soit-il a déjà reçue comme salaire de la 
condamnation, le prix du sang du Goël, à 
Golgotha.
Seule la repentance et la Foi en Yeshoua 
sont capables d’annuler la colère de Dieu.

Interdiction de prendre un 
intérêt sur un prêt (parmi les 
enfants d’Israël)
« 25 Si tu prêtes de l’argent à 
mon peuple, au pauvre qui est 
avec toi, tu ne seras point à 
son égard comme un créancier, 
tu n’exigeras de lui point 
d’intérêt.»

Ex 22,25
Dans le monde financier, l’intérêt est 
la rémunération d’un prêt, sous forme 
généralement d’un versement périodique 
de l’emprunteur au prêteur. Pour le prêteur, 
c’est le prix de sa renonciation temporaire 
à la liquidité. Pour l’emprunteur, c’est 
un coût correspondant à une utilisation 
anticipée. Dans la Bible les choses sont 
toutes différentes : le prêt à intérêt est 
interdit. Cette mishpat est toujours valable 
aujourd’hui.  Seule la repentance et la Foi 
en Yeshoua doivent s’appliquer et bien sûr 
la réparation (ici la restitution)

Restitution du vêtement pris 
en gage
«Si tu prends en gage le 
vêtement de ton prochain, tu 
le lui rendras avant le coucher 
du soleil;  27 car c’est sa seule 
couverture, c’est le vêtement 
dont il s’enveloppe le corps: 
dans quoi coucherait-il? S’il 
crie à moi, je l’entendrai, car je 
suis miséricordieux. 

Ex 22,26-27 Au niveau du «pshat» (lecture de surface),  
l’esprit de la lettre ici tient compte du 
«Prochain» dont l’état de pauvreté est 
évident. Ce verset ne s’applique donc pas 
aux personnes dont la garde robe est bien 
fournie. 
Au niveau spirituel, le vêtement Au niveau spirituel, le vêtement 
représente la couverture de kippour pour représente la couverture de kippour pour 
l’expiation. Il est donc interdit d’enlever l’expiation. Il est donc interdit d’enlever 
à quelqu’un son vêtement de l’identité à quelqu’un son vêtement de l’identité 
d’enfant de Dieu, c’est-à-dire se moquer d’enfant de Dieu, c’est-à-dire se moquer 
de sa Foi et de l’assurance de son salut. de sa Foi et de l’assurance de son salut. 

25



Ne pas maudire Dieu ni le 
«nassi»«nassi», le chef du peuple
«28 Tu ne maudiras point 
Dieu, et tu ne maudiras point 
le princeprince de ton peuple.»

Ex 22.28 ר׃ אֱלֹהִים לאֹ תְקַלֵֵּל וְנָשִִׂיא בְעַמְְּךָ לאֹ תָאֹֽ
Le «nasiy» est un prince, un chef. Ce mot 
vient de 5375 nasa נָשָָׂא ou nasah נָסָה
une racine primaire : supporter, soulever, 
lever, élever, pardonner, accorder une 
grâce, être chargé. Quand Dieu accorde 
une grâce à quelqu’un, se moquer de cette 
personne, c’est se moquer de Dieu.

Prélever les prémices sur les 
récoltes au temps fixé
«Tu ne différeras point de 
m’offrir les prémices de ta 
moisson et de ta vendange. 

Ex 22.29 Cette loi mosaïque n’est plus actuelle car il 
n’y a plus de sacrifices dans le tabernacle 
et où on devait offrir les prémices. Le 
premier né a été donné dans la Personne 
de Yeshoua. Les prémices de nos moissons 
et vendange sont le sacrifice du fruit de nos 
lèvres qui confessent le Nom de Yeshoua 
et de nos corps (sacrifice vivant) 

Osée 14:3 «Apportez vos paroles et revenez à 
l’Éternel, et dites-lui : « Pardonne toute faute, 
accepte qu’en retour, nous t’offrions en sacrifice 
en guise de taureaux, l’hommage de nos lèvres»
Hébreux 13:15 «Par Jésus, offrons donc en 
tout temps à Dieu un sacrifice de louange qui 
consiste à célébrer son nom.» 
Romains 12:1 «Je vous invite donc, frères, à 
cause de cette immense bonté de Dieu, à lui 
offrir votre corps comme un sacrifice vivant, 
saint et qui plaise à Dieu. Ce sera là de votre 
part un culte spirituel.»

Donner à Dieu le fils aîné
«Tu me donneras le premier-né 
de tes fils.»

Ex 22,29 Cette loi a été entièrement accomplie en 
Yeshoua. Plus personne ne doit offrir son 
enfant à Dieu, mis à part les célébrations qui 
ont toutefois lieu pour «présenter à Dieu» 
nos enfants (bar mitsva, présentation 
nouveau né, baptême, communion, etc.)

26



Donner à Dieu le 8ème jour, le 
premier né de sa vache et de 
ses brebis
«Tu me donneras aussi le 
premier-né de ta vache et de ta 
brebis; il restera sept jours avec 
sa mère; le huitième jour, tu 
me le donneras.» 

Ex 22,30 La semaine selon Dieu c’est 7 jours, dont 
6 jours profanes et le shabbat. Le 8ème jour, 
sort du cadre du temps humain. De même, 
Shemini Atzeret (solennité de clôture du 
huitième jour ») est célébré en dehors du 
cycle des Moadim (les rendez-vous divins). 
On se situe dans l’éternité. Cette loi a donc 
été entièrement accomplie en Yeshoua. Les 
seules choses que nous devons «offrir» à 
Dieu comme dit plus haut, c’est le sacrifice 
de nos lèvres (louange) et de nos corps. 

Interdiction du faux-
témoignage et interdiction à 
s’allier aux faux témoins
«Tu ne répandras point de faux 
bruit. Tu ne te joindras point 
au méchant pour faire un faux 
témoignage.»

Ex 23.1 Le Psaume 1 nous déconseille de chercher 
conseil auprès des méchants car c’est 
comme un venin mortel qui détruira 
l’arbre tout entier. Le faux témoignage est 
opposé au témoignage, c’est-à-dire au fruit 
de l’oeuvre de Dieu. Seule la repentance et 
la Foi en Yeshoua sont capables d’annuler 
la colère de Dieu.

Interdiction de violer la justice 
et de pratiquer le mal en se 
mettant du côté du plus grand 
nombre
« Tu ne suivras point la 
multitude pour faire le mal; et 
tu ne déposeras point dans un 
procès en te mettant du côté du 
grand nombre, pour violer la 
justice.» 

Ex 23.2 Dieu a voulu faire de ses enfants, de son 
peuple, des «témoins» vivants.
C’est par le témoignage vivant personnel  
que le salut devait se répandre par delà les 
fontières. Le «faux témoignage» sabote le 
témoignage.
Ces lois sont toujours valables aujourd’hui.
Seule la repentance et la Foi en Yeshoua 
sont capables d’annuler la colère de Dieu.

Interdiction de favoriser un 
pauvre lors d’un procès
«Tu ne favoriseras point le 
pauvre dans son procès.»

Ex 23.3 Dieu est Juste et Il ne fait acception de 
personne. Au niveau du salut, tous sont 
logés à la même enseigne puisque «tous 
ont péché», «il n’y a pas un juste pas même 
un seul.»

26 27



Ramener le bœuf ou l’âne 
égaré de son ennemi à son 
propriétaire
«4 Si tu rencontres le boeuf de 
ton ennemi ou son âne égaré, 
tu le lui ramèneras.» 

Ex 23,4 La Torah est une loi de miséricorde.
Proverbes 12:10 «Le juste prend soin de 
son bétail, mais les entrailles des méchants 
sont cruelles.»

Non seulement Dieu prend soin aussi des 
animaux mais en plus, Dieu veut que son 
peuple soit un peuple témoin de sa Grâce 
et qui affiche ouvertement la miséricorde 
à l’attention de ses ennemis.

Assister un autre pour 
décharger une bête qui ne 
supporte plus son fardeau
«Si tu vois l’âne de ton ennemi 
succombant sous sa charge, et 
que tu hésites à le décharger, tu 
l’aideras à le décharger.»

Ex 23.5 La Torah est une loi de miséricorde. 
L’âne est un animal qui représente la 
nature humaine complétée du levain du 
péché.  hamor (2560) חָמַר  enduire, 
altérer, écumer, fermenter, bouillonner ; 
(6 occurrences, le chiffre de l’homme), 
bouillir, écumer, être troublé, être dans 
le tumulte, être rougissant, barbouiller, 
couvrir ou salir d’asphalte. Dieu a pitié 
de notre nature charnelle, même si elle 
définit notre perversion. Ce mot a la même 
gématria (248) que le Livre des Nombres  
רֶ  dans le désert», ou encore» במדברבמדבר רֶחֹמ   חֹמ
«l’argile», ou le «vin», la «vigne» ֶר חֶמ

Interdiction de porter atteinte 
au droit de l’indigent
«Tu ne porteras point atteinte 
au droit du pauvre dans son 
procès.» 

Ex 23.6 Parallèlement au verset 3 où Dieu dit «Tu 
ne favoriseras point le pauvre dans son 
procès», ici Dieu prévient qu’il ne faut 
pas utiliser les mots pour son avantage 
personnel. Ce n’est pas parce que quelqu’un 
est pauvre que tout lui sera permis.

28 29



YHVH TSIDQENOU : ּיְְהוָָה צִִדְְקֵֵנו  L’Éternel NOTRE JUSTICE
Dieu est un Dieu de Justice: YHVH 
« L’Éternel notre justice » (Jérémie 33 :16) – comme dans YHVH-M’KADDESH, c’est Dieu 
seul qui pourvoit la justice à l’homme, exclusivement en la personne de son Fils Yeshoua 
HaMashiah qui est «devenu péché» à notre place, pour nous (2 Corinthiens  5  :21).
Tsedeq 6664 קֶדֶצ   
Ce mot est utilisé pour : justice, droiture, vérité, ce qui est droit ou juste ou normal, 
justesse (de poids et mesures), justice (d’un gouvernement), de juges, gouvernants, rois, 
de loi, du roi selon David, le Messie, de Jérusalem comme siège d’un gouvernement 
juste, de l’attribut de Dieu, Justice (dans une affaire ou une cause), justification (en 
controverse), délivrance, victoire, prospérité, justice de Dieu comme gardien de l’alliance 
dans la rédemption, roi messianique, du peuple qui se réjouit du salut, innocence, se 
justifier, bonté, vrai, équité, salut, triomphant, bonheur, injustice

Interdiction de prononcer des 
sentences injustes
«Tu ne prononceras point de 
sentence inique, et tu ne feras 
point mourir l’innocent et le 
juste; car je n’absoudrai point 
le coupable.» 

Ex 23.7

Comme l’Éternel est un Dieu de Justice, 
l’injustice coûtera très cher à celui qui la 
pratique

Interdiction pour le juge 
d’accepter de présents 
corrupteurs
«Tu ne recevras point de 
présent; car les présents 
aveuglent ceux qui ont les 
yeux ouverts et corrompent les 
paroles des justes.» 

Ex 23.8
Le monde actuel est corrompu jusque 
dans les plus hautes sphères politiques et 
financières. 
Le peuple de Dieu est appelé à être Qadosh, 
se séparer de ce monde de ténèbres.
Les cadeaux peuvent être acceptés mais 
avec une extrême vigilance !

29



Ensemencer la terre et en 
recueillir les produits pendant 
6 ans
« Pendant six années, tu 
ensemenceras la terre, et tu en 
recueilleras le produit.»

Ex 23.10 Cette loi est toujours valable aujourd’hui  : 
c’est la shmitta, une loi qui laisse reposer 
la terre. Israël est le seul pays au monde à 
se soumettre à la loi divine de la shmitta 
(jachère).
Spirituellement, nous sommes appelés 
comme Adam et Ève dans le Gan Eden, 
à ensemencer la terre, notre prochain 
(les cœurs) de la Parole de Dieu puis d’en 
récolter le fruit.
Les 6 années représentent les 6000 ans de 
l’histoire biblique qui se terminent bientôt 
pour céder la place au 7ème millénaire du 
règne de Mashiah à Yeroushalaïm.

Abandonner les terres et leur 
produit la 7e année au profit 
du pauvre et aussi des bêtes 
des champs 
«11 Mais la septième, tu lui 
donneras du relâche et tu la 
laisseras en repos; les pauvres 
de ton peuple en jouiront, et les 
bêtes des champs mangeront 
ce qui restera. Tu feras de 
même pour ta vigne et pour tes 
oliviers.»

Ex 23,11 Cette loi est toujours valable aujourd’hui 
mais la désobéissance n’est pas suivie de 
condamnation : c’est la shmitta, une loi 
qui laisse reposer la terre. 
Au temps du Mashiah, le peuple d’Israël 
vivra enfin mille ans de Paix universelle.

Se reposer (s’abstenir de tout 
travail) le septième jour
«Pendant six jours, tu feras ton 
ouvrage. Mais le septième jour, 
tu te reposeras, afin que ton 
boeuf et ton âne aient du repos, 
afin que le fils de ton esclave et 
l’étranger aient du relâche.»

Ex 23.12 La loi sur le shabbat, le 4ème 
commandement de la Torah n’est 
évidemment ni annulé ni remplacé. Ni 
le commandement ni le jour n’ont été 
remplacés par un autre jour dans la 
semaine. 

Qu’en est-il alors de ce shabbat ?

30



Si le septième jour de la semaine dépend de la culture et de la tradition de chaque pays, 
dans la plupart des pays occidentaux, le septième jour de la semaine est le dimanche, 
tandis que dans d’autres cultures, comme au Moyen-Orient, le septième jour de la 
semaine est le samedi. Certaines cultures considèrent le lundi comme le premier jour 
de la semaine, ce qui signifie que leur septième jour de la semaine est le dimanche. 
Dans son mode d’application, le «septième jour» de la semaine en Exode 23.12 dépend 
de la tradition et de la culture de chaque pays. 
Tout dépend donc de nos racines : quelle sont-elles? Le monde ou Israël ?

Yeshoua a déclaré :

- Selon 3 témoins : (1) qu’il est le Maître du Shabbat (Matthieu 12:8 «Car le Fils de 
l’homme est maître du shabbat.» (2) Luc 6:5 «Et il leur dit : Le Fils de l’homme est 
maître même du shabbat.», (3) Marc 2:28 «de sorte que le Fils de l’homme est maître 
même du shabbat»
- Que personne ne devait ni juger ni se laisser juger au sujet de la nourriture, ou d’une 
fête, ou d’une nouvelle lune, ou du shabbat (Colossiens 2 : 16)
- Que les animaux impurs qu’il rendait purs, nous n’avions plus à remettre en question 
sa décision souveraine (Actes 10:13 «Et une voix lui dit: Lève-toi, Pierre, tue et mange). 

Alors? 
Shabbat ou pas shabbat ? Cacheroute ou pas cacheroute ? 
Que celui qui célèbre Dieu le jour du shabbat le fasse pour le Seigneur.
Que celui qui célèbre Dieu le dimanche le fasse pour le Seigneur.
Que celui qui mange du porc ou des crustacés le fasse pour le Seigneur et 
Que celui qui manche casher le fasse pour le Seigneur car ...
Qui es-tu toi qui juges ? 
Romains 2:1
«O homme, qui que tu sois, toi qui juges, tu es donc inexcusable; car, en jugeant les 
autres, tu te condamnes toi-même, puisque toi qui juges, tu fais les mêmes choses.»
Romains 14:4
«Qui es-tu, toi qui juges un serviteur d’autrui ? S’il se tient debout, ou s’il tombe, cela 
regarde son maître. Mais il se tiendra debout, car le Seigneur a le pouvoir de l’affermir.»

Interdiction de prononcer 
les noms d’idoles, d’entraîner 
d’autres croyants à l’idolâtrie
«Vous observerez tout ce 
que je vous ai dit, et vous ne 
prononcerez point le nom 
d’autres dieux: qu’on ne 
l’entende point sortir de votre 
bouche.»

Ex 23.13 Cette loi est toujours valable et surtout 
aujourd’hui. 
Le fait de prononcer les noms d’idoles 
ouvre des portes pour  l’ennemi de nos 
âmes. Les démons rodent autour de nous. 
Le diable cherche qui il dévorera.
Deutéronome 18 ajoute qu’il est interdit 
de s’y intéresser et même de chercher à 
connaître ce monde de ténèbres.

30 31



Les fêtes de l’Éternel 

Exode 23: 14-16

«14 Trois fois par année, tu célébreras des fêtes en mon honneur. 
15 Tu observeras la fête des pains sans levain; pendant sept jours, au temps fixé dans le 
mois des épis, tu mangeras des pains sans levain, comme je t’en ai donné l’ordre, car c’est 
dans ce mois que tu es sorti d’Égypte; et l’on ne se présentera point à vide devant ma face. 
16 Tu observeras la fête de la moisson, des prémices de ton travail, de ce que tu auras 
semé dans les champs; et la fête de la récolte, à la fin de l’année, quand tu recueilleras des 
champs le fruit de ton travail.» 

Célébrer 3 x par an les fêtes 
de pèlerinage (Pessa’h, 
Shavouot, et Souccot)
C’est à Souccot que devront 
venir les nations à Jérusalem 
pour adorer le Roi des rois 
(Zac.14.17)

Ex 23,14 Ces fêtes font partie du cycle des fêtes 
de Lévitique  23. Ces rencontres ne sont 
pas «obligatoires» comme l’est le 4ème 
«commandement» du shabbat puisqu’il s’agit 
de «rendez-vous». On n’est jamais «obligé» 
d’aller à un rendez-vous. C’est simplement une 
preuve d’amour envers notre Dieu. Si vous ne 
venez pas au rendez-vous fixé vous serez très 
mal vu par votre futur conjoint. Le shabbat 
ainsi que les fêtes de l’Éternel font partie de la 
vie de l’enfant de Dieu né de nouveau. Celui qui 
méprise ces rendez-vous méprise Dieu.

Célébrer pendant 7 jours la 
fête des pains sans levain, 
manger les pains sans levain

Ex 23,15

Observer la fête de la 
moisson et recueillir les 
prémices de ses productions

Ex 23,16

Remarque : parmi ces fêtes reprises en Ex 23.14-17, on ne trouve ni Yom Kippour (le 
jour des expiations pour se courber devant le Roi des rois) ni Yom Hashoffarim (la fête 
des trompettes dont le but final est précisément d’appeler le peuple à venir adorer Dieu à 
Jérusalem.

Présentation de tous les mâles 
«Trois fois par année, tous les 
mâles se présenteront devant le 
Seigneur, l’Éternel.» 

Ex 23,17 Trois fois l’an, l’Éternel veut savoir qui 
sont ceux qui seront prêts à donner de leur 
semence pour multiplier la VIE.
Qui sont ceux qui sont prêts à évangéliser 
leur prochain ?

32



Interdiction du pain levé avec 
l’offrande de la victime sacrifiée 
ni de garder la graisse de la 
victime de la nuit au matin
«Tu n’offriras point avec du 
pain levé le sang de la victime 
sacrifiée en mon honneur; et 
sa graisse ne sera point gardée 
pendant la nuit jusqu’au 
matin.»

Ex 23,18 Le sacrifice de Yeshoua n’est valable pour Le sacrifice de Yeshoua n’est valable pour 
un homme qu’à la condition qu’il se un homme qu’à la condition qu’il se 
repente de ses péchés (image du levain de repente de ses péchés (image du levain de 
l’orgueil)l’orgueil)

Mettre à part et offrir à Dieu 
les premiers fruits de la terre
«Tu apporteras à la maison de 
l’Éternel, ton Dieu, les prémices 
des premiers fruits de la terre. 

Ex 23,19 Lorsque le semeur (Yeshoua) sème 
la Parole dans les cœurs (la terre), les 
premiers fruits sont les «fruits dignes de 
la repentance»

Interdiction de faire cuire un 
chevreau (on appelle aussi le 
petit mâle, un cabri) dans le 
lait de sa mère
«Tu ne feras point cuire un 
chevreau dans le lait de sa 
mère.» 

Ex 23.19 L’Éternel aime et soigne la nature qu’Il 
a créée. Dieu montre par là plusieurs 
choses  : d’abord qu’un petit ne doit pas 
être retiré de sa mère tant qu’il n’est pas 
sevré. Ensuite on peut y voir la nécessité 
de laisser grandir lentement quelqu’un qui 
vient de naître de nouveau.

Ce passage a été à la base du rituel de la cacheroute où, selon la Halakha, on ne mélange 
pas la viande avec du lait, une transformation de la Pensée de Dieu. Dieu était en train 
de dire par pure miséricorde, qu’il ne fallait pas retirer le petit chevreau de sa mère, soit 
pour le cuire devant elle pour le préparer pour un repas, soit pour un sacrifice sur l’autel 
ou pour toute autre raison. Les hommes en ont fait une loi où il est interdit de mettre du 
lait dans son café, où on doit séparer les produits lactés des viandes, où on sépare dans 
les cuisines les couverts, plats, ustensiles destinés à la viande et les autres destinés à toute 
autre aliment. La cacheroute est devenue ainsi une tradition purement humaine.

Yeshoua le Messie en route pour préparer des demeures célestes

Les projets de Dieu pour son peuple sont beaucoup plus grands que simplement le fait 
de protéger Israël, de donner aux juifs un pays, une nation, une identité, de donner aux 
nations une «église», c’est-à-dire une demeure sur cette terre seulement pour les rachetés. 
L’Éternel est Dieu. Lorsque Dieu inspire à Moïse dans Nombres 24:5 «Que tes tentes sont 
belles, ô peuple de Jacob ! Et tes demeures, ô Israël !», qu’Il suggère aussi aux fils de Koré : 
Psaumes  84:2 «Oh ! que j’aime tes demeures, Éternel, Seigneur des armées célestes  !», Il est 
en train de suggérer à ses enfants les demeures célestesdemeures célestes qu’Il a en vue pour son peuple, son 
épouse, ses enfants.  L’expression hébraïque «armées célestes» est intéressante car elle se 

33



dit en hébreu  יךָ יְְהוָָה צְְבָָאֽֽוֹת׃ נוֶֹתֶ ּכְּׁ דִִּיְּידוֹת מִִשְׁ  mah yédiydot mishkenotékha מַַה־
YHVH Tsevaot. Les armées «tsevaot» ici sont données au féminin,féminin, ce qui suppose qu’il 
ne s’agit nullement des armées angéliques mais bien des armées constituées de son peuple 
des rachetés auxquels on attribue TOUJOURS le genre féminin.
Ce thème sera repris dans les évangiles par Yeshoua Lui-même : Jean 14:2 «Dans la maison 
de mon Père, il y a beaucoup de demeures ; si ce n’était pas vrai, je vous l’aurais dit : en effet 
je vais vous préparer une place.je vais vous préparer une place.» 

20 Voici, j’envoie mon messager devant toi, pour te protéger en chemin, et pour te faire et pour te faire 
arriver au lieu que j’ai préparé.arriver au lieu que j’ai préparé. 
21 Tiens-toi sur tes gardes en sa présence, et écoute sa voix; ne lui résiste point, parce qu’il 
ne pardonnera pas vos péchés, car mon Nom est en lui. 
22 Mais si tu écoutes sa voix, et si tu fais tout ce que je te dirai, je serai l’ennemi de tes 
ennemis et l’adversaire de tes adversaires. 

«Car mon Messager mon Messager marchera 
devant toi, et te conduira chezet te conduira chez 
les Amoréens, les Héthiens, les 
Phéréziens, les Cananéens, les 
Héviens et les Jébusiens, et je 
les exterminerai.»

Ex 23:23 יאֲךָ אֶל־אֶל־   הֱבִֽ יאֲךֶָו הֱבִֽ י־יֵלֵךְ מַלְאָכִימַלְאָכִי לְפָנֶיךָ ֶו כִִּֽ
כְְּנַעֲנִי הַחִוִִּי אֱמרִֹי וְהַחִתִִּי וְהַפְְּרִזִִּי וְהַֽ  הָֽ

יו׃ וְהַיְבוּסִי וְהִכְחַדְתִִּֽ

Car MON «Messager» Malakhiy, MON 
ange, MON Messie, c’est-à-dire Yeshoua.
Pour détruire ses ennemis à Lui, Dieu va 
utiliser son peuple comme instrument.
Quand on prie Dieu pour qu’Il nous 
bénisse ou pour qu’Il nous protège, Il va 
nous utiliser nous même pour accomplir 
son œuvre.

Se tenir sur ses gardes dans la 
Présence du Messager de Dieu, 
sur lequel repose le Nom de 
l’Éternel. Ne pas lui résister et 
écouter sa voix afin que Dieu 
soit l’ennemi de nos ennemis et 
l’adversaire de nos adversaires.

Ex 23:20-22 Ce Premier Messager c’est comme on l’a vu 
Yeshoua. Les messagers suivants ce seront 
les prophètes qui parlent et nous avons 
intérêt à y être attentifs.
Si nous n’écoutons ni Yeshoua, ni l’Esprit 
de Dieu ni les prophètes, nous sommes 
comme des païens et nous permettons 
alors au diable d’agir dans notre vie.

34



Ne pas se prosterner devant 
les dieux des Amorréens, des 
Héthiens, des Phéréziens, des 
Cananéens, des Héviens et 
des Jébusiens. Ne pas ne les 
servir ni imiter leurs rites; au 
contraire

Ex 23,24 Même idée que l’adultère vue plus haut 
avec en plus le fait de se courber, se 
prosterner devant l’ennemi.

Obligation de renverser et de 
briser les monuments, statues, 
pierres commémoratives et 
autels des peuplades idolâtres.
«Tu ne te prosterneras point 
devant leurs dieux, et tu ne les 
serviras point; tu n’imiteras 
point ces peuples dans leur 
conduite, mais tu les détruiras, mais tu les détruiras, 
et tu briseras leurs statues.et tu briseras leurs statues.» 

Ex 23.24 A l’opposé de l’adultère spirituel, il faut au 
contraire briser les objets de culte païens.
Résister au malin est une chose. L’attaquer 
en est une autre. Il faut être préparé pour 
ça. Pour détruire les œuvres des ténèbres, 
il faut obéir à Dieu et suivre notre Maître  : 
1 Jean 3:8 «Celui qui s’adonne au péché 
appartient au diable, car le diable pèche 
dès le commencement. Or, le Fils de Dieu 
est précisément apparu pour détruire les est précisément apparu pour détruire les 
oeuvres du diable.oeuvres du diable.
Marc 1:24 «Que nous veux-tu, Jésus de 
Nazareth ? Es-tu venu pour nous détruire  Es-tu venu pour nous détruire  ? 
Je sais qui tu es ! Tu es le Saint envoyé par 
Dieu !»
2 Corinth. 10 : «4 Car les armes avec 
lesquelles nous combattons ne sont pas 
simplement humaines ; elles tiennent leur 
puissance de Dieu qui les rend capables 
de renverser des forteresses. Oui, nous 
renversons les faux raisonnements»

Obligation de servir l’Éternel
«25 Vous servirez l’Éternel, 
votre Dieu, et il bénira votre 
pain et vos eaux, et j’éloignerai 
la maladie du milieu de toi.»

Ex 23,25 En tant qu’enfants de Dieu nés de nouveau, 
c’est de notre devoir de «travailler» dans 
notre ministère.

35



Chasser les Philistins et leurs 
habitants depuis le Désert 
jusqu’au Fleuve
« J’établirai tes limites depuis la 
mer Rouge jusqu’à la mer des 
Philistins, et depuis le désert 
jusqu’au fleuve; car je livrerai 
entre vos mains les habitants 
du pays, et tu les chasseras 
devant toi.» 

Ex 23,31 Là où nous posons nos pieds, cela nous 
appartient.
Nous sommes appelés à chasser les 
ténèbres : Jean 12:46 «Je suis venu comme 
une lumière dans le monde, afin que 
quiconque croit en moi ne demeure pas 
dans les ténèbres.»
2 Corinthiens 6:14 «Ne vous mettez pas 
avec les infidèles sous un joug étranger. 
Car quel rapport y a-t-il entre la justice et 
l’iniquité ? ou qu’y a-t-il de commun entre 
la lumière et les ténèbres ?»Ne pas rechercher d’alliance 

avec ces sept peuples
Ex 23,32

Ne pas permettre aux philistins 
et aux autres peuples idolâtres 
de venir habiter en terre 
d’Israël

Ex 23,33

Exode 21:1-36

ה, הַמִִּשְְׁפָָּטִים,  וְאֵֶלֶּ
רֶשֶׁ תָָּשִִׂים, לִפְנֵיהֶם אֲ

ve-eleh hamishpatim asher 

tasiym liphnehem

1 Voici les loislois que 

tu leur présenterasprésenteras. 

Les mishpatim

Moïse est appelé à «présenter» les lois au peuple ...afin qu’il (ce peuple) soit heureux.
A côté des 10 devarim (paroles) de l’Éternel adressées à Moïse, Dieu va donner des «loislois» 
des «mishpatim», (au singulier 4941 mishpat מִִשְׁׁפָּּט ) : jugement, justice, habitude, 
ordonnances, loi, le droit, règles, la cause, le modèle, règles établies.

- Il s’agit des jugements (des actions de décider d’une cause, du lieu, de la cour, du siège du 
jugement, du procès, de la procédure, des litiges devant des juges, des différents cas, des 
causes présentées au jugement, des sentences, des décisions du jugement, de leur exécution 
et du temps du jugement.
Il s’agit aussi : 
- de la justice, droit, rectitude (attributs de Dieu ou de l’homme).
- de l’ordonnance.
- de la décision de la loi.
- du droit, du privilège, dû (légal).
- du droit propre, convenable, mesuré, coutume, manière, plan.

36



Mishpat est un mot composé de «mi» (qui provient de) et shaphat שָָׁפַט une racine 
primaire (Strong 8199) : juger, être juge, faire le juge, prononcer, punir, gouverner, 
défendre, punir.
Et les juges qui vont prononcer, on les appelle des shophtim de la même racine, des 
personnes qui gouvernent, défendent. 

Intégrité de la langue

Celui qui juge doit être intègre de ses lèvres, c’est pourquoi on trouve un lien entre shophtim 
et sfataïm de la racine 8193 saphah (la lèvre) ou duel et pl. sepheth (sfataïm) שָָׂפָה ou 
ת ֶפֶשֶׂ   langue, bord (du fleuve, de la mer), parole, rivage, lèvres.
Les mots 8193 saphah שָָׂפָה ou duel et pl. sepheth ת ֶפֶשֶׂ  ;  nom féminin signifient :
- langue, langage, bord (du fleuve, de la mer), parole, rivage, bord (d’une robe), border, à langue, langage, bord (du fleuve, de la mer), parole, rivage, bord (d’une robe), border, à 
la légère (parler), lèvres, en l’air (paroles), discoureur, voix la légère (parler), lèvres, en l’air (paroles), discoureur, voix ; (176 occurrences):
lèvre, langage, parole, rivage, rive, bord, côté, fil, frontière, reliure.
a.      lèvre (comme partie du corps).
b.      langage.
c.      rivage, bord (d’une coupe, d’un fleuve, de la mer, etc ).

Le pouvoir de la langue de faire périr et de mettre à nu

Les juges ont le pouvoir de décider de faire périr ou de mettre à nu. Deux mots similaires 
l’un avec la lettre «sin» et l’autre avec la lettre «samekh» donnent :
- 5595 saphah סָפָה périr, faire périr, ajouter, accumuler, être détruit, enlever, saisir ; (20 
occurrences), balayer ou jeter au loin, attraper, détruire, consumer.
- 8192 à travers l’idée de terminaison (comparer 5490) shaphah שָָׁפָה - nue, mis à nu ; (2 
occurrences), balayer à nu, racler.

Voici les lois que tu leur «présenteras» רֶשֶׁ תָָּשִִׂים, לִפְנֵיהֶם ה, הַמִִּשְְׁפָָּטִים, אֲ  וְאֵֶלֶּ
En fait, plutôt que de simplement les présenter au peuple, Moïse doit les «imposer», les «imposer», les 
«établir», les «placer» sur les épaules du peuple«établir», les «placer» sur les épaules du peuple, et on cite l’expression ««poser (violemment) poser (violemment) 
les mains sur » comme pour l’établissement d’une les mains sur » comme pour l’établissement d’une onction.onction.  

Les mishpatim pour le bonheur

«ve-eleh hamishpatim asher tasiym liphnehem» pourrait se lire Voici les lois que tu leur 
présenteras pour leur bonheur pour leur bonheur Le «que» se dit 834 asher ֶׁרׁש  il s’agit d’un pronom relatif אֲֲ
(de tout genre et nombre) qui, parce que, quand, où, duquel, comme, lorsque, dont, … ; 
(111 occurrences).
Il peut s’agir d’une conjonction relative :  lequel, qui, ce que.  Il peut s’agir d’une conjonction  
et d’un adverbe : que, quand, puisque, afin que, parce que, si, et, où, lorsque, oui, certes … 

36 37



Il peut s’agir aussi d’un adjectif 835 esher ֶרׁשֶֶׁא   qui vient de 833 : bonheur, félicité, 
bénédiction, heureux, heureuse. Dieu donne une allusion :  ces mishpatim, c’est pour le 
bonheur du peuple.

tu leur «présenteras»

Ces lois, il faudra non seulement les présenter mais surtout les établir en les imposant: 
ם לִִפְְנֵֵיֶהֶ ים,  ׂשִּׂתָּ  tasiym liphnehem tu leur présenterasprésenteras vient de 7760 soum ou siym 
ים  -שׂוּמָָה ou שׂוּם  ,une racine primaire : mettre, établir, rendre, faire, placer, charger ׂשִׂ
servir, dresser, cacher, produire, voir, subsister, poser, traiter, imposer, fixer, frapper, 
prendre, faire éclater, donner, écouter, déclarer, imputer, présenter, exiger, attacher, 
ajouter, déposer, tourner, envoyer, disposer, désigner, faire.

Le sens (Qal) est de 
1.  poser, fixerfixer, déposer sur, poser (violemment) les mains sur.poser (violemment) les mains sur.
2.  fixer, adresser, diriger vers, étendre la compassionétendre la compassion
3.  fixer, ordonner, établir, fonder, désigner, constituer.
4.  poser, mettre dans un lieu, planter, fixer.
5.  faire, transformer en, constituer, façonner un ouvrage.

L’Esprit de la Sh’mita - La libération des esclaves

La Brith Hadasha parle des serviteurs, des esclaves et des maîtres et ne prend pas forcément 
position ni pour l’un ni pour l’autre. Elle précise qu’en Christ tous sont libres. Certains en 
effet, étant dans une situation précaire, préfèrent être soumis à des maîtres comme on l’a 
vu précédemment au sujet des femmes laissées à l’abandon et qui doivent se vendre pour 
vivre. A une certaine époque, il était préférable d’être au service et sous la protection d’un 
maître plutôt que de dépendre des aléas de la pauvreté. La Torah prévoit même ce cas de 
figure : Exode 21:5 «Si l’esclave dit : J’aime mon maître, ma femme et mes enfants, je ne 
veux pas sortir libre».
Dieu a prévu ce type de cas pour que chacun puisse réaliser ce qu’est la vraie liberté. 
Pour la Brit Pour la Brit HHadasha, même s’il est bon pour un homme d’être libre, la vraie liberté est en adasha, même s’il est bon pour un homme d’être libre, la vraie liberté est en 
Christ, elle est spirituelle : Christ, elle est spirituelle : 
1 Corinthiens 12:13 «Nous avons tous, en effet, été baptisés dans un seul Esprit, pour 
former un seul corps, soit Juifs, soit Grecs, soit esclaves, soit libres, et nous avons tous été 
abreuvés d’un seul Esprit.» 
Ce qui compte plutôt c’est la liberté par rapport au péché.Ce qui compte plutôt c’est la liberté par rapport au péché.

Romains 6:16 «Ne savez-vous pas qu’en vous livrant à quelqu’un comme esclaves pour lui 
obéir, vous êtes esclaves de celui à qui vous obéissez, soit du péché qui conduit à la mort, 
soit de l’obéissance qui conduit à la justice ?»
Romains 6:18-19 «18 Ayant été affranchis du péché, vous êtes devenus esclaves de la justice. 

38



19 Je parle à la manière des hommes, à cause de la faiblesse de votre chair.-De même donc 
que vous avez livré vos membres comme esclaves à l’impureté et à l’iniquité, pour arriver 
à l’iniquité, ainsi maintenant livrez vos membres comme esclaves à la justice, pour arriver 
à la sainteté.»

1 Corinthiens 7:23 «Vous avez été rachetés à un grand prix; ne devenez pas esclaves des 
hommes.»

Le «service» de l’homme 

En hébreu l’esclavage et le travail sont des mots qui viennent de la même racine. On est 
toujours soumis à un supérieur, à un maître. La seule nuance entre les deux, c’est le salaire 
qu’on en retire. Le salaire d’un travailleur, c’est l’argent que lui fournira un patron auquel il 
devra être soumis s’il veut toujours bénéficier du salaire. Il en est donc l’esclave. 
Tandis que le salaire de l’esclave c’est le travail qui lui fournira gratuitement nourriture et 
logement.
Les gens de maison aujourd’hui sont appelés ainsi par leur fonction. Il ne s’agit donc plus 
de serviteurs à proprement parler. 
Dans les pays arabes, le vrai esclavage existe toujours et non seulement on achète et on 
vend des êtres humains plus faibles, des enfants, des femmes, plus rarement des hommes 
mais en plus on écrase la vie humaine au plus bas car c’est ça le fondement même de 
l’islam  : le mépris de la vie et la glorification de la mort.
En Israël par contre la différence entre un serviteur et un esclave est ténue. Tous les deux 
sont utilisés pour leurs aptitudes, leur fonction et en échange ils reçoivent soit un salaire, 
soit le logement avec une protection.
L’esclave se dit 5650 ebed ֶדֶבֶֶע   serviteur, esclave, servitude, qui appartient, homme, gens, 
assujetti, au service, soumis, de tous les côtés. 

Le Royaume céleste

Le nombre d’occurrences de «eved» (800) indique un nombre infini, pas seulement sur 
terre mais aussi dans le Royaume céleste. Si le terme «royaume» est utilisé pour l’univers 
céleste de Dieu dans les Cieux, c’est donc qu’il y a et qu’il y aura bien dans les «nouveaux 
Cieux et dans la Nouvelle Terre» un Roi qui dominera avec des Princes et qu’il y aura aussi 
des gens qui serviront, qui sont «dominés», qui serviront le Roi. 
Pendant l’ère messianique, on sait que les fils du Royaume (Matthieu 13:38)6 gouverneront 
toute la terre, nourriront la terre. 
Il faut tout de même se poser sérieusement la question de savoir si parmi tous ceux qui 

6	 Matthieu 13:37-39 «37Il répondit : Celui qui sème la bonne semence, c’est le Fils de l’homme; 38 
le champ, c’est le monde; la bonne semence, ce sont les fils du royaume; l’ivraie, ce sont les fils du malin; 
39 l’ennemi qui l’a semée, c’est le diable; la moisson, c’est la fin du monde; les moissonneurs, ce sont les 
anges.»

39



auront cru en Yeshoua et qui auront méprisé Israël et les plans de Dieu pour son peuple, 
bénéficient du même statut dans le Royaume de Dieu. Et ce pourrait être vrai aussi pour 
le royaume des cieux. C’est bien le sens de cette phrase «il y a plusieurs demeures dans la 
maison de mon Père».

Ebed signifie esclave, serviteur.
a.	 esclave : serviteur, homme qui sert.
b.	 sujets
c.	 serviteurs : adorateurs (de Dieu).
d.	 serviteur (dans le sens particulier des prophètes, Lévites, etc.).
e.	 serviteur (d’Israël).
f.	 serviteur (une forme de parole entre des égaux).

Avant la chuteAvant la chute, Adam était un «esclave», c’est-à-dire un travailleur, 
un serviteur de l’Éternel

La racine du mot ebed est 5647 abad עָָבַַד une racine primaire : servir, être soumis, être 
asservi, être assujetti, servitude, imposer, travailler, cultiver, laboureur.
Il faut savoir une chose étonnante : Adam était un esclave... du moins si on utilise les 
mêmes mots que dans la Torah. 
Des siècles de mauvaises 
traductions ont mis à mal 
la Parole de Dieu. Lorsque 
Adam et Eve ont péché, et 
que la conséquence était que 
l’accouchement deviendrait 
pénible, que le sol ne donnerait 
plus aussi facilement les plantes, 
que l’homme devait commencer 
à cultiver le sol à la sueur de 
son front, le monde chrétien 
et le monde en général s’était 
imaginé qu’avant la chute, 
Adam et Ève étaient assis sur un 
transatlantique pour se dorer la 
pilule au soleil, bref : qu’ils étaient inactifs. Le texte démontre au contraire que Adam 
travaillait bien la terre et qu’il était cultivateur. Le terme utilisé pour «travail», pour 
«cultiver», «abad» est celui que l’on retrouvera tout au long de ces «mishpatim» pour 
identifier les esclaves.
Comme on va le voir en Genèse 2:5 une des fonctions de l’homme (Adam), c’était de 
«cultiver» la terre c’est-à-dire en hébreu de «travailler» (eved) la terre. L’effort à fournir 
était déjà prévu au départ. LA différence après la chute c’est que le travail est resté mais 
que l’effort à fournir est devenu considérable puisque ce qui a changé ce n’est pas le travail 

40

Adam et Ève, un couple de cultivateurs qui devaient travail-
ler la terre, semer, cultiver puis en récolter les productions. De 
même, Dieu a donné aux hommes de préparer les cœurs (la 
terre) en priant pour que la semence de la Parole de Dieu y 
pénètre, en travaillant la terre et en la nourrissant



mais c’était le résultat, les fruits, les productions qui peinaient à venir à cause du «sol» 
maudit. De même en Genèse 2 : 15 «L’Éternel Dieu prit l’homme, et le plaça dans le 
jardin d’Eden pour le cultiver (Abad) et pour le garder.»
Le terme «esclave» (eved) n’a donc pas en hébreu et en Israël la même notion que celle qui 
est considérée par le monde occidental et l’islam. En Israël, un travailleur qui reçoit son 
salaire est un «eved», le même nom que «esclave», «serviteur».

Le «travail» eved, c’est-à-dire ce qui fait partie intégrante de la fonction de l’enfant de 
Dieu est devenu plus difficile à cause du péché.  Avant celui-ci, il suffisait de parler (prier) 
simplement à Dieu pour obtenir quelque chose. Aujourd’hui il faut intercéder, supplier, 
pleurer, invoquer Dieu, combattre des heures durant.

ם ֶרֶ ה ט  ה וְֹכל׀ שִִׂיחַ הַשֶָָּׂד
ב ץ וְכָל־עֵֶשֶׂ הְיֶה בָאֶָר  יִֽ

ם יִצְמָח כִִּי לאֹ ֶרֶ ה ט  הַשֶָָּׂד
הִמְטִיר יְהוָה אֱלֹהִים עַל־

עֲבדֹ עֲבדֹלַֽ ץ וְאָדָם אַיִן לַֽ  הָאֶָר
ה׃ אֲדָמָֽ אֶת־הָֽ

vekol siyha hassadeh, terem 

yiheyeh vaaretz, vekol-esev 

hassadeh terem yitsmah:

kiy lo himtiyr Adonaï 

Elohiym, al-haaretz veadam 

aiyn laavodlaavod et-haadamah

Genèse 2 : 5	« a u c u n 
arbuste des champs 
n’était encore sur la 
terre, et aucune herbe 
des champs ne germait 
encore : car l’Éternel 
Dieu n’avait pas fait 
pleuvoir sur la terre, 
et il n’y avait point 
d’homme pour cultivercultiver 
(Abad) le sol.

L’achat d’un esclave hébreu a un but : racheter son âme et le libérer

Une des premières questions que l’on est en droit de se poser c’est «y avait-il réellement 
des esclaves en Israël à l’époque biblique». C’est sûr qu’il y en avait lorsqu’Israël envahissait 
une nation païenne pour mettre la main sur leurs biens et sur leurs femmes, ou lorsque 
des enfants d’Israël étaient kidnappés par des nations païennes moabites ou madianites 
ou encore par Nebucadnestar qui les envoyait en exil.  Mais comme la Torah s’adresse aux 
enfants d’Israël, la bonne question est de savoir si au milieu des enfants d’Israël, il existait 
des esclaves? 

דֶ עִבְרִי ב ב כִִּי תִקְנֶה ֶע
 שֵֵׁשׁ שָָׁנִים יַעֲבדֹ 

וּבַשְְּׁבִעִת יֵצֵא
חָפְשִִׁי חִנָָּֽם׃  לַֽ

ki tiqneh eved ivriyki tiqneh eved ivriy 

shesh shaniym yayaavod

ouvasheviit yetse 

lahaphshiy hinnam

2 Si tu achètes un esclave Si tu achètes un esclave 

hébreuhébreu il serviraira six années; 

mais dans la septième, 

il sortira libre, sans rien payer. 

N’oublions pas que le mot «esclave» est le même que «serviteur» ou «travailleur» ou encore 
«cultivateur» comme le premier homme sur terre : Adam.

40 41



On ne libère pas quelqu’un qui est en dehors de la Maison d’Israël

Il n’est possible de libérer que celui qui vit le shabbat et pas les autres ! Pour être libéré, 
il faut impérativement avoir compris le principe des 6 jours profanes et du 7ème jour de 
relâche.
Le texte concerne donc uniquement la délivrance des hébreux et pas d’autres peuples 
appartenant à d’autres nations païennes du monde idolâtre. La Torah donne cette précision 
fondamentale car pour recevoir une délivrance du Dieu d’Israël, il faut obligatoirement 
faire partie d’Israël. Il est impossible ici d’être sauvé si on reste dans les nations : la Torah 
impose pour toute délivrance un préalable : rentrer d’abord dans la Maison d’Israël.

A partir du moment où on rentre dans cette bergerie juive, alors on se met sous la 
bénédiction divine et on rentre aussi dans le shabbat. C’est l’image du relâche, du shabbat 
le septième jour où l’on se prépare à servir Dieu après 6 jours de service profane pour 
le monde. Toute la Torah est spirituelle et prophétique et c’est bien comme ça qu’elle est 
parvenue jusqu’à nous. 
Nous avons vu dans les 10 paroles le lien qui existe entre l’acquisition et la jalousie. 
A chaque loi qui définit des règles de vie concernant les esclaves, les textes vont nous 
montrer la prophétie qui identifie Yeshoua, l’époux qui rachète son épouse. 
«Si tu acquières un esclave au point d’en être jaloux»
«Si tu acquières un esclave pour le racheter». 

Le but d’acheter un esclave est de le racheter pour le libérer du séducteur

L’image est précise : cette parole «si tu achètes» est adressée à celui qui a le pouvoir d’acheter, 
de racheter, de libérer, d’être jaloux : 2 Rois 4:1 nous montre que le créancier  c’est le séducteurc’est le séducteur

ֽי־  י בְְ�נֵֽ ׁשֵּׁנְּ וְְאִִשָּׁׁה אַַחַַת מִִ
ל־ בִִּנְּיאִִים צָָעֲֲקָָה ֶאֶ הַַ
ע לֵֵארֹמֹ עַַבְְדְּּךָ  אֱֱלִִיׁשָׁ
ה יָָדַַעְְּתָּ י מֵֵת וְְאַַּתָּ  אִִיׁשִׁ

ת־ כִּּי עַַבְְדְּּךָ הָָיָָה יָָרֵֵא ֶאֶ
א לָָקַַחַַת ה ּבָּ הוְְהַַנֹּּׁשֶׁ  יְְהוָָה וְְהַַנֹּּׁשֶׁ

ים ֽ נֵֵׁי יְְלָָדַַי לוֹ לַַעֲֲבָָ�דִֽ ת־שְׁ ֶאֶ

veishah ahat minneshéi vné 

hanneviyiym tsaaqah el eliysha 

lemor avddekha iyshiy met 

veattah yada’tta

kiy avddekha hayah yare eth 

YHVH vehannoshehvehannosheh ba laqahat 

eth shnéi yeladaï lo laavadiym 

Une femme d’entre les 
femmes des fils des 
prophètes cria à Elisée, 
en disant : Ton serviteur 
mon mari est mort, et 
tu sais que ton serviteur 
craignait l’Éternel; or le 
créanciercréancier est venu pour 
prendre mes deux enfants 
et en faire ses esclaves.» 

On ne doute pas qu’il y ait eu en Israël des esclaves puisque les mishpatim en parlent mais 
aucun cas dans l’histoire biblique n’est relaté mis à part des cas comme la veuve qui a des 
dettes ici envers un créancier et qui craint de voir ses enfants vendus comme esclaves. 
On doit donc comprendre que ce «créancier» doit être identifié comme satan le séducteur.
Dans le texte suivant on découvre effectivement qu’il pouvait y avoir des esclaves en Israël  :

42



Le créancier - Un point à droite ou un point à gauche? «nasha» 
créancier séducteur et «nasa» qui accorde une grâce

Le créancier se dit en hébreu «nasha» à travers l’idée d’imposition. La racine du mot est 
donc créancier, prêter, surprendre ; (4 occurrences), prêter avec intérêt ou usure. 
La racine primaire nasha (5378 ,5377( א  ,signifie aussi séduire, abuser, surprendre, séduire, abuser, surprendre  נָָׁשָׁ
être dans l’illusion, tromper, oublier, égarer, se jouer deêtre dans l’illusion, tromper, oublier, égarer, se jouer de, , décevoir.décevoir.
Ce qu’il faut en tirer comme conclusion évidente c’est que l’hébreu insiste sur le fait que 
le problème du créancier est plus spirituel que la simple 
réalité de l’esclavage en Israël et qu’il s’agit donc plus ici 
d’un esclavage spirituel qu’historique. 
C’est donc le Messie Yeshoua qui a seul l’autorité de 
racheter des âmes esclaves, c’est-à-dire le rachat de toute 
l’humanité. Les 6 années de service sont l’image de la 
préparation de l’esclave à la liberté, les 6 jours profanes de 
travail, 6 jours (6 ans) de service, pour arriver au septième 
jour du shabbat, le jour de la délivrance. AMEN !

Notons entre parenthèses que nasha «créancier» s’écrit א  avec un «shin» où le point נָָׁשָׁ

se trouve à droite. Si on déplace le point à gauche on obtient nasa de la racine 5375 nasa 

 ,une racine primaire qui donne tout le contraire du séducteur :  supporter נָָסָָה ou נָָשָׂׂא
soulever, lever, élever, pardonner, prendre, suffire, accorder une grâce.

La délivrance, seul ou à deux (Exode 21:3)

 ג אִם־בְְּגַפּוֹ יָבֹא בְְּגַפּוֹ
 יֵצֵא אִם־בַַּעַל אִשָָּׁה הוּא

וְיָצְאָה אִשְְׁתּוֹ עִמּֽוֹ

im-begapo yavo, begapo 

yetse imim-baal iyshah hou

veyat’sah iyshtto immoimmo

« S’il est entré seul, il sortira 

seul; s’il avait une femme, 

sa femme sortira avec luiavec lui.»

««SiSi dans (l’esclavage) seul il est entré, dans (l’esclavage) seul il sortira» dans (l’esclavage) seul il est entré, dans (l’esclavage) seul il sortira» doit se traduire «si «si 

par lui-même en élevant son propre corps il est entré (dans la servitude du péché), par lui-par lui-même en élevant son propre corps il est entré (dans la servitude du péché), par lui-
même il en sortira en utilisant son propre corps»même il en sortira en utilisant son propre corps»
S’il est entré Seul c’est assimilé à un oiseau qui s’envole seul 1610 gaph גַּּף vient d’une 
racine du sens de cintrer n m : seul, sommet ; (4 occurrences).
1.  corps, soi (seulement dans une phrase, ex : par lui-même).
2.  hauteur, élévation.
Un autre mot araméen 1611 gaph  גַּּף correspondant à 1610 ; n f signifie «ailes», «aile 
d’oiseau».

Le fait de sortir de l’esclavage implique d’aller en avant, de partir vers un autre lieu. 
43

nasha nasa
Créancier 
séducteur

Qui accorde 
une grâce

א נָָׁשָׁ נָשָָׂא



Sortir se dit 3318 yatsa יָָצָָא  : produire, sortir, s’éloigner, partir, s’avancer, faire apporter, 
conduire, amener dehors, emmener, se lever, venir, se rendre, quitter, défaillance, être issu, 
aller dehors, partir, s’éloigner.
(Qal)1.      sortir, s’en aller, quitter.
         2.      partir (vers un lieu).
         3.      aller en avant, avancer (vers quelque chose).
         4.      venir ou aller (avec un but ou pour un résultat).
         5.      sortir de.

Si un homme se met volontairement ou involontairement sous une coupe de malédiction 

pour toute une série de raisons (occultisme, idolâtrie, etc.), c’est seul qu’il sera délivré par 
Yeshoua. S’ils ont ensemble, l’homme avec sa femme, touché à l’occultisme et à l’idolâtrie, 
c’est ensemble qu’ils devront se repentir et être rachetés par le Sang. 
La liberté est unique, le salut est individuel mais si le péché a été consommé à deux, la 
conversion se fera à deux, ils seront libérés du péché à deux. 

Les enfants (Exode 21:4)

ן־לוֹ  ד אִם־אֲֹדנָיו יִֶתֶּ
 אִשָָּׁה וְיָלְדָה־לוֹ בָנִים

 אוֹ בָנוֹת הָאִשָָּׁה
אֹדנֶיהָ יהָ תִִּהְיֶה לַֽ  וִילֶָד

וְהוּא יֵצֵא בְגַפּֽוֹ׃

im-adonaiv yitten lo 

ishah, veyaldah-lo 

vaniym o vanot-- haishah 

viyladeyah, tihyeh 

ladoneyah vehou yetse vegapo

« Si c’est son maître qui lui a 

donné une femme, et qu’il en 

ait eu des fils ou des filles, la 

femme et ses enfants seront à 

son maître, et il sortira seul.»

Si un homme s’est converti puis que par après, c’est Dieu (Adonaï) qui lui a donné une 
femme, les enfants qui en sortiront appartiendront au Seigneur.
Cette loi est automatique, elle n’a pas besoin de combats incessants pour que les enfants 
acceptent le Seigneur. Ce mishpat7 ordonne aux puissances célestes d’ouvrir les écluses des 
cieux sur les enfants de ce couple là.
La situation est toute différente pour les enfants des couples qui se sont convertis après qu’ils 
aient été mariés et qu’ils aient déjà eu des enfants. Dans ce cas, le combat spirituel est encore 
nécessaire car ce mishpat, ce commandement ne les protège pas «automatiquement».«automatiquement».

Le «maître» qui a donné à l’homme une femme et des enfants

En hébreu le «maître» ou «mari» se dit généralement «baal» 1167 בָָּעַל nom masc  : habitant, 
maître, mari, alliance, possesseur, chef. 
Or ici il n’est pas question de «Baal» mais plutôt de «Adonaï» 136 Adonay אֲֹדנָי mon 
seigneur, seigneur. Ce mot vient de 113 אָדוֹן ou אָֹדן qui vient d’une racine du sens de 
gouverner ; n m seigneur, maître, mari, roi, prophète, gouverneur.  

7 mishpat : commandement
44



Le texte ne parle donc pas du mariage prophétique entre le «Seigneur» et «son épouse» 
mais concerne plutôt ce qui se passe dans une famille qui s’est donnée au Seigneur. 
Qu’en est-il alors du salut de leurs enfants ?
Ici il n’est donc pas question d’extrapoler spirituellement en disant que la femme c’est Israël 
ou l’église et que le Maître c’est l’époux divin. 

Le poinçon dans l’oreille, «signe» de la consécration d’un Ministère

Ces versets 5 et 6 consacrent de manière plus solennelle celui qui s’engage avec le Seigneur. 
C’est le signe de la circoncision de l’oreille. En plus de ce signe d’appartenance à Dieu 
et de séparation vis-à-vis des peuples environnant, il y avait là un signe «particulier» 
qui différenciait ce peuple des autres. Le prophète Jérémie dit : «A qui m’adresser ? Qui 
prendre à témoin pour qu’on écoute ? Voici, que leur oreille n’est pas circoncise, Et qu’ils 
sont incapables d’être attentifs ; Voici que la parole de l’Éternel est pour eux un déshonneur, 
Ils n’y trouvent aucun plaisir». (Jérémie 6.10)
Le prophète Isaïe le dit aussi si bien : «Le Seigneur Dieu m’a enseigné ce que je dois dire, 
pour que je sache avec quels mots je soutiendrai celui qui faiblit. Chaque matin, il me 
réveille, il me réapprend à écouter, comme doivent écouter les disciples». Esaïe 50:4
Etre différent dans la manière d’écouter la Parole de Dieu afin de la mettre en pratique.
Le terme employé est très fort : il me réapprend à écouter.
Voulez-vous réapprendre à écouter le Seigneur aujourd’hui, être circoncis des oreilles afin 
d’entendre ce qu’il a à vous enseigner ?

«5 Si l’esclave dit : J’aime mon maître, ma femme et mes enfants, je ne veux pas sortir 
libre... alors...» (Exode 21:5-6)

ו  וְהִגִִּישׁוֹ אֲֹדנָיו אֶל־
הָאֱלֹהִים וְהִגִִּישׁוֹ אֶל־
לֶת אוֹ אֶל־הַמְְּזוּזָה  הֶַדֶּ
 וְרָצַע אֲֹדנָיו אֶת־אָזְנוֹ

ם׃  בַַּמַַּרְצֵעַ וַעֲבָדוֹ לְעֹלָֽ
ס

vehiggiyshohiggiysho adonaiv el

haelohiym, vehiggiyshovehiggiysho 

el haddelet, o el 

hammezouzah; veratsa 

adonaïv et-ozno 

bammartsea, vaavado 

leolam

...alors son maître le conduirale conduira 

devant Dieu, et le fera approcherle fera approcher 

de la porte ou du poteau, et son 

maître lui percera l’oreille avec 

un poinçon, et l’esclave sera pour 

toujours à son service.

Alors son Maître «le conduira» ֹישׁו  vehiggiysho וְְהִִּגִּ

5066 nagash ׁנָָגַַש s’approcher, se retirer, servir, être près de, conduire vers, faire approcher, conduire vers, faire approcher, 
s’adresser à, présenter, s’avancer, amener, dans les chaînes, … ; (125 occurrences).

45



conduire vers, faire approcher, conduire vers, faire approcher, des humains, d’une relation sexuelle, d’un objet inanimé ou 
encore de les rapprocher l’un de l’autre. 
Mode (Hiphil) faire approcher, amener, présenter, offrir.Mode (Hiphil) faire approcher, amener, présenter, offrir.

Quel est le signe alors ?

La circoncision n’est pas le signe de la consécration : elle est tout simplement une marque 
d’appartenance à Dieu. Rappelons-nous que le salut des nations passent par la Maison 
d’Israël. 
Pourquoi l’oreille doit-elle être percée par un poinçon (martsea 4836  ,alêne מַרְצֵעַ 
instrument de perçage, poinçon - vient de ratsa 7527  .percer) et pas le nez p.ex רָצַע 
ou une autre partie du corps ? Le signe de la consécration d’un Ministère est l’écoute, le 
discernement de l’Esprit, le discernement des esprits : le mot «ozen» (oreille) signifie «la «la 
réception de la révélation divine».réception de la révélation divine».
Les outils principaux du serviteur de Dieu qui se consacre à son œuvre sont :
1- l’oreille pour écouter la voix de Dieu
2- l’oreille pour écouter le prochain, les âmes
3- l’arme de la prière : une des racines de «ozen» est 240 azen אָזֵן bagage, (Deut 23.13), 
outils, armes

La rémission des dettes : une épreuve pour les riches

La shmittah  ה מִִּׁטָּ  année de rémission » est une année shabbatique agricole : tous » ,שְׁ
les sept ans, les terres doivent se reposer comme les humains doivent le faire le septième 
jour de la semaine à Shabbat : « Mais la septième année sera un shabbat, un temps de repos 
pour la terre, un shabbat en l’honneur de l’Éternel : tu n’ensemenceras point ton champ, et tu 
ne tailleras point ta vigne »
La rémission shabbatique concerne aussi l’esclavagisme et les dettes. Le Deutéronome 
indique : « Tous les sept ans, tu feras relâche. Et voici comment s’observera la relâche. 
Quand on aura publié la relâche en l’honneur de l’Éternel, tout créancier qui aura fait un 
prêt à son prochain se relâchera de son droit, il ne pressera pas son prochain et son frère 
pour le paiement de sa dette » 

La date précise de rémission des dettes est celle de la fête des tabernacles : « Moïse 
leur donna cet ordre : Tous les sept ans, à l’époque de l’année de la relâche, à la fête des 
tabernacles, quand tout Israël viendra se présenter devant l’Éternel, ton Dieu, dans le lieu 
qu’il choisira, tu liras cette loi devant tout Israël, en leur présence »
Les esclaves peuvent être assimilés à des personnes en situation de faillite personnelle, des 
débiteurs insolvables qui finissent littéralement esclave de leur créancier. La rémission de 
la dette s’applique aussi, pourvu qu’il soit juif, à celui dont le statut d’esclave est né de la 
dette : « Ainsi parle l’Éternel, le Dieu d’Israël : J’ai fait une alliance avec vos pères, le jour où 
je les ai fait sortir du pays d’Égypte, de la maison de servitude ; et je leur ai dit : «Au bout 

46



de sept ans, chacun de vous renverra libre son frère hébreu qui se vend à lui ; il te servira 
six années, puis tu le renverras libre de chez toi.»
Ce «mishpat» de la rémission des dettes est une épreuve que l’Éternel place sur les créanciers 
qui doivent se rendre compte du salut qu’ils ont acquis gratuitement. Tous les 7 ans, Dieu 
teste les riches de son peuple afin d’éprouver ceux qui ont reçu gratuitement. 
Mais la septième année sera un shabbat, un temps de repos pour la terre, un shabbat en 
l’honneur de l’Éternel : tu n’ensemenceras point ton champ, et tu ne tailleras point ta vigne »
Si le shabbat nous ordonne de nous reposer, ce n’est certainement pas sur le dos que 
quelqu’un d’autre. Parfois, des croyants au cœur dur et fermé, éteignent leur téléphone ou 
ne répondent pas pour ne pas être obligé de venir en aide à quiconque leur demanderait 
quelque chose le jour du shabbat.
 
Une parabole nous parle de cela :

«23 C’est pourquoi, le royaume des cieux est semblable à un roi qui voulut faire rendre 
compte à ses serviteurs. 24 Quand il se mit à compter, on lui en amena un qui devait 
dix mille talents. 25 Comme il n’avait pas de quoi payer, son maître ordonna qu’il fût 
vendu, lui, sa femme, ses enfants, et tout ce qu’il avait, et que la dette fût acquittée. 26 Le 
serviteur, se jetant à terre, se prosterna devant lui, et dit : Seigneur, aie patience envers 
moi, et je te paierai tout. 27 Ému de compassion, le maître de ce serviteur le laissa aller, et 
lui remit la dette. 28 Après qu’il fut sorti, ce serviteur rencontra un de ses compagnons qui 
lui devait cent deniers. Il le saisit et l’étranglait, en disant : Paie ce que tu me dois. 29 Son 
compagnon, se jetant à terre, le suppliait, disant : Aie patience envers moi, et je te paierai. 
30 Mais l’autre ne voulut pas, et il alla le jeter en prison, jusqu’à ce qu’il eût payé ce qu’il 
devait. 31 Ses compagnons, ayant vu ce qui était arrivé, furent profondément attristés, et 
ils allèrent raconter à leur maître tout ce qui s’était passé. 32 Alors le maître fit appeler ce 
serviteur, et lui dit : Méchant serviteur, je t’avais remis en entier ta dette, parce que tu m’en 
avais supplié; 33 ne devais-tu pas aussi avoir pitié de ton compagnon, comme j’ai eu pitié 
de toi ? 34 Et son maître, irrité, le livra aux bourreaux, jusqu’à ce qu’il eût payé tout ce qu’il 
devait. 35 C’est ainsi que mon Père céleste vous traitera, si chacun de vous ne pardonne à 
son frère de tout son cœur.» (Matthieu 18:23-35)

47



L’homme esclave «eved» et la femme esclave «amah» : deux rôles 
différents (Exode 21:7)

וְכִי-יִמְרֹכֹּ אִישׁ אֶת 
בִִּתּוֹ, לְאָמָהאָמָה

vekiy ymkkor iysh et 
bitto leamahamah ...

7 Si un homme vend sa 
fille pour être esclaveesclave,

 לאֹ תֵצֵא, כְְּצֵאת--
הָעֲבָדִים

lo tetse ketset 
haavadiymavadiym

...elle ne sortira point 
comme sortent les esclaves.

 
8 Si elle déplaît à son maître, qui s’était proposé de la prendre pour femme, il facilitera son 
rachat; mais il n’aura pas le pouvoir de la vendre à des étrangers, après lui avoir été infidèle. 
9 S’il la destine à son fils, il agira envers elle selon la loi (mishpat) (mishpat) des filles. 10 S’il prend 
une autre femme, il ne retranchera rien pour la première à la nourriture, au vêtement, et 
au droit conjugal. 11 Et s’il ne fait pas pour elle ces trois choses, elle pourra sortir sans rien 
payer, sans donner de l’argent.

L’homme pour la production, la femme pour la re-production

Les différences se marquent nettement s’il s’agit d’un homme ou d’une femme, d’un fils ou 
d’une fille. Un père vend rarement son fils pour être esclave, par contre les filles étaient 
considérées différemment. Mais il y a une raison.
Les femmes dites «esclaves» étaient des «concubines» avant d’être des «servantes» car, 
l’homme esclave, on l’a vu se dit «eved» pluriel «avadiym», c’est-à-dire un serviteur, un 
travailleur, un cultivateur, par contre la femme esclave, se dit «amah». Il peut s’agir de 
«servante» mais aussi de «concubine». Ce n’est donc pas le même mot que «eved».

Alors que l’homme était destiné à la production, aux travaux manuels, pour la femme, 
l’hébreu nous éclaire : le mot «amah» est directement liée à l’enfantement : le mot «em» 
est une des racines primaires, 517 em אֵם un nom féminin qui signifie : mère, naissance, 
maternelles , carrefour ; (220 occurrences). «em», c’est le «point de départ ou de division».  
Pour «Maman», on dit d’ailleurs אמא «Ima». Pour conclure, la femme étant celle qui 
donne la vie, un mot qui en dérive et qui se retrouve 3 fois dans la Bible est 523 oummah 
.n f (utilisé seulement au f pl) signifie : peuple, tribu, nation, peuplade אֻמָָּה

La qehilah (le corps du Messie, ou église) est considéré comme la femme, l’épouse, le 
réceptacle. Elle est «l’esclave» de son Maître.
L’homme qui donne sa fille comme esclave, la donne en fait non comme esclave à 
proprement parler, mais comme épouseépouse ou comme concubineconcubine, généralement pour donner 
à l’homme une postérité. 
La différence entre une épouse et une concubine se situe dans le statut de l’enfant : soit il 
est un fils légitime (comme Isaac), soit il est un fils de la chair comme Ismaël.

48



La loi du «ayin tahat ayin», «shen tahat shen» ou la faussefausse «loi du talion»

On l’a déjà vu précédemment pour cette loi dite «du talion» où, dans les pays arabes on 
coupe les mains ou les autres membres des voleurs, la Bible si elle avait été lue correctement, 
le rapport «tahat» «pour» que l’on retrouve dans nos traductions «œil pour œil, dent 
pour dent», ce rapport indique que la valeur du paiement de dédommagement d’un mal la valeur du paiement de dédommagement d’un mal 
accidentel, doit être inférieure au mal lui-mêmeaccidentel, doit être inférieure au mal lui-même. Il n’a jamais été question de crever un 
œil pour payer le dédommagement pour un œil crevé accidentellement, ou encore de 
casser la voiture de quelqu’un qui a cassé la vôtre ou de couper une main qui a volé du 
pain par nécessité. 

La valeur de substitution d’Isaac par un bouc lorsque Dieu a demandé à Abraham un acte 
de Foi, équivaut à ce «tahat». On voit en Deutéronome 15 : 21, que pour une «blessure 
pour une blessure», le mot blessure se dit «moum» (défaut) : cette blessure est comme une 
difformité inacceptable lors de l’offrande animale en sacrifice à l’Éternel. Mais Yeshoua a 
été rendu «difforme», méconnaissable afin que nous soyons reconnu par Dieu.

Les villes refuge

Il a été vu aussi8 que si un homme tue accidentellement un autre homme, un vengeur de 
sang pourra poursuivre cet homme et le tuer. C’est pourquoi Dieu a établi des villes où le 
criminel pourra se réfugier jusqu’à la mort du Souverain Sacrificateur en place. 

Ces images prophétiques sont puissantes puisque le vengeur de sang se dit «gaal» ou 
«goël», c’est-à-dire «rédempteur», que ce vengeur de sang poursuit, non l’homme pécheur 
mais le péché qui se trouve en lui. C’est l’image du serpent d’airain qui sera fixé sur une 
haute tige, image de Satan cloué AVEC Yeshoua sur la croix. Pour être délivré du péché il 
faut regarder Yeshoua qui prend avec Lui dans la mort, l’accusateur qui est cloué en même 
temps que Lui sur la croix. Le vengeur de sang poursuit le péché et le criminel peut se 
réfugier dans une ville refuge jusqu’à ce que le Souverain Sacrificateur du moment, meure. 
Après la mort de Celui-ci, le criminel est absout de ses péchés.
«12 Celui qui frappera un homme mortellement sera puni de mort. 13 S’il ne lui a point 
dressé d’embûches, et que Dieu l’ait fait tomber sous sa main, je t’établirai un lieu9 où il 
pourra se réfugier.» 

Le péché volontaire (Exode 21:14)

«14 Mais si quelqu’un agit méchamment contre son prochain, en employant la ruse pour le 
tuer, tu l’arracheras même de mon autel, pour le faire mourir.»

8 Lire notre fascicule «les villes refuge»
9 Voir «Villes refuge»

49



Les malédictions à cause du mépris des parents (Exode 21:15)

On l’a vu aussi dans les 10 Paroles, le manque d’honneurs rendus aux parents a toujours 
des conséquences. Le «sera puni de mort» doit être assimilé à une mort spirituelle. Celui 
qui frappe ses parents, recevra un endurcissement sur son cœur qui lui fermera les portes 
de la Vie éternelle. Certainement Dieu, dans sa grande miséricorde va rappeler au pécheur 
tout au long de sa vie, et autant de fois qu’il le faut, de revenir sur le droit chemin car 
Yeshoua a déjà payé le prix de cette malédiction. 

«15 Celui qui frappera son père ou sa mère sera puni de mort.»

L’enlèvement (Exode 21:16)

16 Celui qui dérobera un homme, et qui l’aura vendu ou retenu entre ses mains, sera puni 
de mort.

 וְגֹנֵב אִישׁ
 וּמְכָרוֹ וְנִמְצָא

בְיָדוֹ, מוֹת יוּמָת

vegoneh iysh 
oumkharo venimtsa 
veyado mot yomah

et dérobant (volant, trompant) un homme le 

vendant (le livrant à la mort) ou en faisant 

sa proie entre ses mains, sera tué de mort

Dérober un homme se dit 1589 ganab גָָּנַב
voler, dérober, tromper, enlever, gagner, prendre, furtivement ; (39 occurrences).

La condamnation sera d’autant plus sévère si un homme, p.ex. quelqu’un qui connaît la 
Parole de Dieu (un religieux) aura retenu un homme du peuple par ses paroles de séduction, 
pour l’empêcher d’être sauvé : il n’entre pas dans le Royaume de Dieu et il empêche d’autres 
d’y entrer.
Joseph a été enlevé par ses frères et, par son sacrifice, ils ont pu être pardonnés.

Justice de Dieu : Justice sociale, Justice (Exode 21:17)

17 Celui qui maudira son père ou sa mère sera puni de mort.

Nous en avions déjà longuement parlé à plusieurs reprises : un enfant qui maudit son père 
ou sa mère, maudit la semence qui lui a donné la vie. Cet enfant se maudit lui-même et 
les conséquences peuvent être à court ou à moyen terme désastreuses, (maladies, cancers, 
etc.). La Bible ne ment jamais. S’il est écrit de ne pas maudire ses parents, ce n’est pas 
uniquement dans un but de les honorer. Car souvent ils ne méritent pas cet honneur à 
cause de leurs comportements agressifs ou au contraire sans aucune affection parentale.
Ce qu’ils ont fait de mal ne changera pas la loi de Dieu qui dit qu’il ne faut jamais les 
maudire.

50



Exode 21:18-19

«18 Si des hommes se querellent, et que l’un d’eux frappe l’autre avec une pierre ou avec le 
poing, sans causer sa mort, mais en l’obligeant à garder le lit, 19 celui qui aura frappé ne 
sera point puni, dans le cas où l’autre viendrait à se lever et à se promener dehors avec son 
bâton. Seulement, il le dédommagera de son interruption de travail, et il le fera soigner 
jusqu’à sa guérison.»
Toutes les conséquences, punitions, condamnations ou jugements surviennent parce qu’on 
a blessé ou frappé ou tué une créature de Dieu, quelqu’un qui devait encore être sauvé 
et qui n’aura plus cette occasion de se repentir et de naître de nouveau. Le meurtre est 
doublement criminel : il arrête la vie physique d’un homme et il empêche définitivement 
toute possibilité de salut.

Exode 21:20-22

«20 Si un homme frappe du bâton son esclave, homme ou femme, et que l’esclave meure 
sous sa main, le maître sera puni. 21 Mais s’il survit un jour ou deux, le maître ne sera 
point puni; car c’est son argent.
22 Si des hommes se querellent, et qu’ils heurtent une femme enceinte, et la fassent 
accoucher, sans autre accident, ils seront punis d’une amende imposée par le mari de la 
femme, et qu’ils paieront devant les juges.» 

Voir plus haut - loi du talion

23 Mais s’il y a un accident, tu donneras vie pour vie, 24 œil pour œil, dent pour dent, main 
pour main, pied pour pied, 25 brûlure pour brûlure, blessure pour blessure, meurtrissure 
pour meurtrissure.
26 Si un homme frappe l’œil de son esclave, homme ou femme, et qu’il lui fasse perdre l’œil, 
il le mettra en liberté, pour prix de son œil. 27 Et s’il fait tomber une dent à son esclave, 
homme ou femme, il le mettra en liberté, pour prix de sa dent.
28 Si un bœuf  frappe de ses cornes un homme ou une femme, et que la mort en soit la suite, 
le bœuf sera lapidé, sa chair ne sera point mangée,le bœuf sera lapidé, sa chair ne sera point mangée, et le maître du bœuf ne sera point puni. 

קֵֵּל הַַשּׁוֹר, ת-אִִשָּׁׁה, וָָמֵֵת--סָָקוֹל יִִסָּ ת-אִִישׁ אוֹ ֶאֶ  כח וְְכִִי-יִִגַּּח שׁוֹר ֶאֶ
רׂוֹ, וּבַַעַַל הַַשּׁוֹר, נָָקִִי שָׂ ת-ּבְּ וְְֹלֹא יֵֵאָָכֵֵל ֶאֶ

29 Mais si le bœuf était auparavant sujet à frapper, et qu’on en ait averti le maître, qui ne 
l’a point surveillé, le bœuf sera lapidé, dans le cas où il tuerait un homme ou une femme, et 
son maître sera puni de mort. 30 Si on impose au maître un prix pour le rachat de sa vie, 
il paiera tout ce qui lui sera imposé. 31 Lorsque le bœuf frappera un fils ou une fille, cette 
loi recevra son application; 32 mais si le bœuf frappe un esclave, homme ou femme, on 
donnera trente sicles d’argent au maître de l’esclave, et le bœuf sera lapidé.

51



La citerne, le cœur, lieu caché de l’homme

וְכִי-יִפְתַַּח אִישׁ בּוֹר vekhiy yphtah iysh bor 33 Si un homme met à découvert 
une citerne,

ה אִישׁ  אוֹ כִִּי-יִכְֶר
-בֹּרֹ o kiy-yikhreh iysh bor ou si un homme en creuse une

נֶּסֶּוּ-, וְלאֹ יְכַ velo yekhassennou, et ne la couvre pas,

 וְנָפַל-שָָׁמָָּה שּׁוֹר, אוֹ 
חֲמוֹר

venaphal-shammah 
shor, o hamor et qu’il y tombe un bœuf ou un âne,

Comme nous l’avons vu dans l’histoire de Joseph, la citerne - ou puits - représente le cœur 
de l’homme dans lequel Yeshoua (représenté par Joseph) vient habiter. Pour accueillir le 
Saint Esprit, ce cœur doit être vidé de toute son eau car c’est Lui - Yeshoua - qui est l’Eau de 
la Vie qui va prendre tout l’espace. Si le cœur de la personne n’est pas bien disposé et qu’il 
ne suffit pas de le découvrir, il faut peut-être d’abord le creuser, le «forer».
Mais que signifie d’abord velo yekhassennou «et ne la couvre pas»  ?
3680 kassah כָָּסָה ou סֶה  est une racine primaire qui nous parle de «couvrir le ֶכֶּ
péché», cacher ce qui se trouve dans le cœur : couvrir, cacher, envelopper, recouvrir, 
revêtir, pardonner, voiler, pâture, envahir, préserver, prendre, appeler, retenir, se refermer, 
retomber, refuge, dissimuler, garder, couverture

La forme intensive ּנֶּסֶּו : (Piel) יְכַ
         1.      couvrir, habiller.
         2.      couvrir, cacher.
         3.      abriter (pour protection).
         4.      recouvrir, étendre sur.
         5.      couvrir, accabler ou pardonner.
Cela signifie que la citerne (le cœur de l’homme) doit être couverte (protégée) (protégée) sous le sang 
de Yeshoua, (pardonné)(pardonné) il doit être habillé d’une robe de fin lin, il doit être mis à l’abri et 
surtout, il doit être pardonné.

Mettre à découvert :

Le fait de mettre une citerne «à découvert» c’est comme dévoiler son cœur, pratiquer une 
cure d’âme c’est-à-dire : ouvrir le cœur, décharger le cœur de fardeau, le rendre fécond, 
le mettre à découvert, y déposer la Parole de Vie, délivrer le captif, délier (lier, délier), 
pénétrer, une retenue, issue, détacher des liens, tirer.
Cette cure d’âme, cette délivrance ne peut se faire sans un certain nombre de garde-fous, 
de préparation. La personne qui pratique cela doit se couvrir la tête avec le casque du salut 
et la personne à qui appartient le cœur sera responsable si quelqu’un y tombera.  
6605 pathah פָָּתַח une racine primaire ; v :  ouvrir, décharger, fécond, mettre à découvert, 

52 53



graver, sculpter, sculpture, déposer, être délivré, délier, pénétrer, une retenue, issue, détacher, 
tirer

Creuser :

  33 Si un homme met à découvert une citerne,  ou si un homme en creuse une  et ne la 
couvre pas,   et qu’il y tombe un bœuf ou un âne, 
3738 karah כָָּרָה une racine primaire : creuser, acheter, persécuter, ouvrir, percer, préparer 
    1.      creuser, faire une excavation, percer.
    2.      donner un banquet ou un festin.
    3.      obtenir par commerce, acheter.

Citerne :

Quand on regarde le contenu de la citerne, c’est comme quand on regarde dans le cœur 
alors tout s’explique avec clarté, et prouve ce qui s’y passe,  
952 bour בּוּר une racine primaire v :  rendre clair, expliquer, prouver, examinerexaminer, forer, 
creuser. Dans Eccl 9.1 «Oui, j’ai appliqué mon cœur à tout cela, j’ai faitj’ai fait de tout cela l’objet 
de mon examen»
953 bor בֹּרו vient de 952 : puits, citerne, prison, fosse, tombe.

Le cœur de l’homme peut être :
- soit un puits que l’on remplit d’eau, 
- une citerne que l’on remplit d’autre chose
- une prison où habitent encore des démons
- une fosse, un cœur tortueux où on s’enfonce
- une tombe mortelle 
34 le possesseur de la citerne paiera au maître la valeur de l’animal en argent, et aura pour 
lui l’animal mort.
La personne à qui appartient le cœur sera responsable de celui qui s’y engouffre sans 
préparation. Les conséquences seront pour lui, c’est-à-dire le fruit de la mort.

35 Si le bœuf d’un homme frappe de ses cornes le bœuf d’un autre homme, et que la mort 
en soit la suite, ils vendront le bœuf vivant et en partageront le prix; ils partageront aussi 
le bœuf mort. 

 לה וְכִי-יִֹגֹּף
שׁוֹרשׁוֹר-אִישׁ אֶת-

שׁוֹרשׁוֹר רֵעֵהוּ - וָמֵת

vekhiy-yiggoph 

shorshor-iysh et shorshor 

reehou, 

vamet 

35 Si le bœufbœuf d’un homme frappe (5062 

nagaph נָגַף frapper, heurter, battre, donner la 

victoire, pousser, broncher) le bœuf d’un voisin 

(prochain), et que la mort en soit la suite, 

53



וּמָכְרוּ אֶת--
,הַשּׁוֹרשּׁוֹר הַחַי

וְחָצוּ אֶת-כַַּסְפּוֹ 

oumakhrou et-

hashorshor hahay, 

vehatsou et-kassppo

ils vendront (4376 makhar מָכַר
une racine primaire  v : vendre, offrir en vente, 
acquérir, livrer (80 occurrences) le bœuf vivant 
ils en partageront (2673 hatsah חָצָה partager, 
se partager, répartir, séparé, diviser, moitié, 
atteindre, couper en deux, découper, vivre à 
moitié sa vie) l’argent

 וְגַם אֶת-הַמֵֵּת,
יֶחֱצוּן

vegam et hammet 

yehetsoun
et aussi, (celui qui est) mort ils partageront

36 Mais s’il est connu que le bœuf était auparavant sujet à frapper, et que son maître ne 
l’ait point surveillé, ce maître rendra bœuf pour bœuf, et aura pour lui le bœuf mort.» 
(Exode  21:1-36)

Le bœuf a plusieurs utilités dans les Écritures et on peut les identifier au travers des 7 racines 
différentes : le bœuf est destiné à la nourriture, au labour, au sacrifice, aux déplacements, 
à l’observation, à être ou à remplacer un ennemi, à servir de muraille.

1. Le mot 7794 shor ֹׁרוש n m signifie  bœuf, taureau, veau, gros bétail ; (78 occurrences). 
vient de 7788, une tête de bétail qui sert : 
- pour labourer, - pour labourer, 
- pour la nourriture, - pour la nourriture, 
- pour le sacrifice.- pour le sacrifice.
Le bœuf shor s’écrit avec la lettre shin, (la dent, le mépris), le vav, (le clou), le resh, (le 
commencement, la tête). Cette «tête» de bétail est utilisée pour sa force.

2. Une autre fonction est celle de se déplacer:  7788 shour שׁוּר une racine primaire : 
voyager, aller, naviguervoyager, aller, naviguer
Esaïe 57 : 9	 «Tu vas (Shour) auprès du roi avec de l’huile, tu multiplies tes aromates, tu 
envoies au loin tes messagers, tu t’abaisses jusqu’au séjour des morts.
Ezéchiel 27 : 25 «Les navires de Tarsis naviguaient (Shour) pour ton commerce; Tu étais au 
comble de la richesse et de la gloire, au cœur des mers.
3. Une autre fonction est de regarder : 7789 shour שׁוּר une racine primaire (identique 
à 7788 à travers l’idée de circuler pour une inspection) v : contempler, regarder, voir, contempler, regarder, voir, 
apercevoir, prendre garde, chanter, avoir égard, épierapercevoir, prendre garde, chanter, avoir égard, épier ; (16 occurrences), observer, avoir observer, avoir 
égard. égard. (Qal : observer, considérer, veiller (furtivement), se tenir dans l’attente.)
4. En tant qu’ennemi, 7790 shour שׁוּר vient de 7789 ; n m - les ennemisennemis ; (1 occurence).
Ps 92.12  veilleur, ennemi
5. En tant que protection 7791 shour שׁוּר -שׁוּרָה vient de 7788  ; n m: muraille, enclos ; muraille, enclos ; 
(4 occurrences). et aussi 
7792 shour (Araméen) שׁוּר correspondant à 7791 ; n m- murs 
7793 Shour שׁוּר même mot que 7791 ;  ; n pr locatif
 (6 occurrences) « mur, fortification ». Shour est aussi une localité au sud Néguev et aussi 

54



le « désert d’Etham ».
Pour terminer, «shor» montre Shaddaï le Dieu Puissant qui donne la Vie, (lettre shin), le 
sacrifice de l’agneau de Dieu par la crucifixion (lettre vav : le clou) et la tête du Corps de la 
Qehilah, (lettre resh : la tête). 

Exode 22:1-31

«1 Si un homme dérobe un bœuf ou un agneau, et qu’il l’égorge ou le vende, il restituera 
cinq bœufs pour le bœuf et quatre agneaux pour l’agneau. 2 Si le voleur est surpris dérobant 
avec effraction, et qu’il soit frappé et meure, on ne sera point coupable de meurtre envers 
lui; 3 mais si le soleil est levé, on sera coupable de meurtre envers lui. Il fera restitution; s’il 
n’a rien, il sera vendu pour son vol;
4 si ce qu’il a dérobé, bœuf, âne, ou agneau, se trouve encore vivant entre ses mains, il fera 
une restitution au double.

Comment un homme peut-il faire du dégât dans une vigne ou dans un champ ? 

5 Si un homme fait du dégât dans un champ ou dans une vigne, et qu’il laisse son bétail 
paître dans le champ d’autrui, il donnera en dédommagement le meilleur produit de son 
champ et de sa vigne.

ה רֶע-אִישׁ, שֶָָׂד  ד כִִּי יַבְ
ם ֶרֶכ אוֹ-

kiy yav’er-iysh, sadeh 

o-kherem
4 «Si un homme fourrage 
un champ ou un vignoble

 וְשִִׁלַַּח אֶת-בְְּעִיֹרה,
וּבִעֵר בִִּשְְׂדֵה

veshillah et-beiyroh, 

ouvièr bisdeh
en faisant pâturer son bétail 

sur les terres d’autrui,

 אַחֵר--מֵיטַב שָָׂדֵהוּ
וּמֵיטַב כַַּרְמוֹ, יְשַַׁלֵֵּם

aher--meytav sadehou 

oumeytav karmo, yeshalem

il paiera le dégât du 
meilleur de son champ ou 

de sa vigne.»
(Exode 22:4 version juive et Exode 22:5 version LSG)

Le «champ de la moisson» et la «vigne» sont les deux bergeries de Yeshoua

Le champ c’est 7704 sadeh ה  .et vient d’une racine du sens de s’étendres’étendre שָָׂדַי  ou sadaï שֶָָׂד
Ce nom masc. signifie champs, territoire, campagne, fonds (de terre), propriété ;champs, territoire, campagne, fonds (de terre), propriété ; (333 
occurrences).
Il s’agit soit d’un champ cultivé, soit de la demeure des bêtes sauvages, soit de la plaine 
(opposée à la montagne) ou encore de la terre (opposée à la mer).
On attribue généralement le champ à la moisson de l’orge, du blé. Prophétiquement le 
blé représente les peuples des nations qui se sont approchées d’Israël pour en obtenir 
la nourriture céleste (voir le blé dans les réserves de Joseph en Egypte pendant les 7 ans 

54 55



de famine). Le champ c’est donc les gentils, l’église, les nations, le monde païen qui s’est 
tourné vers le vrai Dieu. Au jugement dernier il sera question de «ramasser» la moisson 
des âmes de toutes langues et de toutes tribus.

On attribue généralement la vigne à l’Israël messianique en Yeshoua, l’Israël terrestre 
actuel étant représenté par le «figuier» qui a été desséché par Yeshoua jusqu’au temps fixé.

Par définition, la bergerie est juive. Le passage suivant montre deux types de bergerie : Par définition, la bergerie est juive. Le passage suivant montre deux types de bergerie : 
- la bergerie des juifs messianiques et la bergerie des juifs orthodoxes qui doivent encore - la bergerie des juifs messianiques et la bergerie des juifs orthodoxes qui doivent encore 
recevoir  la Foi.recevoir  la Foi.
Jean 10:16 «J’ai encore d’autres brebis, qui ne sont pas de cette bergerie; celles-là, il faut que 
je les amène; elles entendront ma voix, et il y aura un seul troupeau, un seul berger.»
 
Si par la foi, il y a aussi les deux bergeries des juifs et des gentils, c’est parce que les gentils 
sont devenus par la Foi Israël de Dieu.

Le champ représente la «moisson» des âmes, la moisson blanche des âmes de toutes 
langues, de toutes tribus (p.ex. les assemblées chrétiennes évangéliques) tandis que la 
vigne représente la bergerie messianique. Le «mishpat», le commandement d’Exode 22:4 
(5) montre comment gérer la situation lorsque : 

- des croyants messianiques vont visiter des assemblées chrétiennes avec l’objectif caché de 
tirer sur tout ce qui bouge et de forcer les chrétiens à respecter le shabbat, à manger casher, 
à revenir vers la loi, etc. 
- d’une manière générale, des croyants d’une qehilah (ou d’une église quelconque) vont 
aller se nourrir dans une synagogue puis revenir à son assemblée complètement retourné 
dans sa foi.

Le dédommagement consiste alors à ce que l’assemblée de celui qui a fait des dégâts, envoie 
le pasteur ou son représentant apporter «en échange» une bonne nourriture spirituelle. 
Le «bétail qui vient paître» ce sont les brebis de Yeshoua que nous sommes tous, chrétiens, 
juifs, évangéliques, messianiques, etc.
Parfois, c’est le Bon Berger qui disperse, et parfois ce sont les mauvais pasteurs :
Psaumes 44:12 «Tu nous livres comme des brebis à dévorer, Tu nous disperses parmi les 
nations.» 
Jérémie 23:3 «Et je rassemblerai le reste de mes brebis de tous les pays où je les ai chassées; 
Je les ramènerai dans leur pâturage; elles seront fécondes et multiplieront.» 

Quels sont les dégâts occasionnés ?

Si un homme est stupide au point d’enflammer la colère de Dieu, «d’embraser un champ 
ou une vigne» (le peuple de Dieu, Israël olivier sauvage = champ et olivier franc = vigne 
messianique) et de laisser paître son bétail dans le champ de quelqu’un d’autre, il y aura 
des conséquences avec un dédommagement.

56



Le feu, le trouble, les dégâts proviennent toujours de la même source : la langue !

«4 Voici, même les navires, qui sont si grands et que poussent des vents impétueux, sont 
dirigés par un très petit gouvernail, au gré du pilote. 5 De même, la langue est un petit 
membre, et elle se vante de grandes choses. Voici, comme un petit feu peut embraser une 
grande forêt ! 6 La langue aussi est un feu; c’est le monde de l’iniquité. La langue est placée 
parmi nos membres, souillant tout le corps, et enflammant le cours de la vie, étant elle-
même enflammée par la géhenne.
7 Toutes les espèces de bêtes et d’oiseaux, de reptiles et d’animaux marins, sont domptés 
et ont été domptés par la nature humaine; 8 mais la langue, aucun homme ne peut la 
dompter; c’est un mal qu’on ne peut réprimer; elle est pleine d’un venin mortel. 9 Par elle 
nous bénissons le Seigneur notre Père, et par elle nous maudissons les hommes faits à 
l’image de Dieu. 10 De la même bouche sortent la bénédiction et la malédiction. Il ne faut 
pas, mes frères, qu’il en soit ainsi.» (Jacques 3:4-10)

Les «dégâts» occasionnés

Comme on va le voir, les dégâts proviennent de la langue !  

ם ֶרֶכ ה אוֹ- רֶע-אִישׁ, שֶָָׂד רֶעיַבְ kiy yav’eryav’er-iysh, sadeh o-kherem כִִּי יַבְ
«Si un homme fait du dégât fait du dégât dans un champ ou dans une vigne»
Le verbe qui identifie les dégâts est 1197 ba’ar עַַר  ,brûler, allumer, embraser, se consumer, brûler, allumer, embraser, se consumer ּבָּ
enflammer, en feu, dégât, destruction, exterminer, balayer, ôter, faire disparaître, stupide, enflammer, en feu, dégât, destruction, exterminer, balayer, ôter, faire disparaître, stupide, 
brouter, paîtrebrouter, paître
1- consumer, dévorer, colère de l’Éternel, colère humaine (fig.).
2- être stupide, abruti, barbare, insensé 
(Hiphil) allumer, brûler, faire consumer.

Le feu dans les épines (Exode 22:6)

«6 Si un feu éclate et rencontre des épines, et que du blé en gerbes ou sur pied, ou bien le 
champ, soit consumé, celui qui a causé l’incendie sera tenu à un dédommagement.» 

Toujours dans le même ordre d’idée, certaines personnes ont la fâcheuse habitude d’ajouter 
de l’huile sur le feu lorsqu’ils sont dans un milieu communautaire quelconque (chrétien 
ou messianique). Les épines viennent d’une racine 6973 qouts קוּץ à travers l’idée de 
se dissocier, d’être dégoûté, de prendre en aversion, d’avoir en abomination, d’être saisi 
de terreur, s’effrayer, assiéger, craindre ; (9 occurrences), être chagriné, affligé, détester, 
ressentir une aversion, redouter d’une façon maladive. Les personnes qui aiment ajouter 
de l’huile sur le feu, recherchent souvent à engager la conversation avec des personnes 
médisantes.
Dans tous les cas, une réparation est exigée car les dégâts peuvent être considérables.

57



Le voleur (Exode 22:1)

«1 Si un homme dérobe un bœuf ou un agneau, et qu’il l’égorge ou le vende, il restituera 
cinq bœufs pour le bœuf et quatre agneaux pour l’agneau. 2 Si le voleur est surpris dérobant 
avec effraction, et qu’il soit frappé et meure, on ne sera point coupable de meurtre envers 
lui; 3 mais si le soleil est levé, on sera coupable de meurtre envers lui. Il fera restitution; s’il 
n’a rien, il sera vendu pour son vol; 4 si ce qu’il a dérobé, bœuf, âne, ou agneau, se trouve 
encore vivant entre ses mains, il fera une restitution au double.» (Exode 22:1-4)

Le vol provient de la convoitise du cœur  «17 Tu ne convoiteras point la maison de ton 
prochain; tu ne convoiteras point la femme de ton prochain, ni son serviteur, ni sa servante, 
ni son boeuf, ni son âne, ni aucune chose qui appartienne à ton prochain.» (Ex.20:17)

le vol de la vie : «Tu ne tueras point». (Ex.20:13)
le vol d’une femme : « Tu ne commettras point d’adultère.» (Ex.20:14)
le vol d’un objet : « Tu ne déroberas point.» (Ex.20:15)
le vol d’un témoignage : « Tu ne porteras point de faux témoignage contre ton prochain.» 
(Ex.20:16)

Cette mishpat démontre clairement la différence qu’il y a entre le droit civil et le droit 
pénal. Le droit civil dit «ayin tahat ayin», «œil pour œil », et le droit pénal qui dit de ne 
pas voler, est complété par le droit civil qui dit comment la restitution de l’objet volé doit 
être remboursé. Et ici la restitution va devoir être dédoublée. 
Le voleur, lorsqu’il vole, se prend pour la personne volée, elle se considère comme 
propriétaire du bien volé. C’est la raison pour laquelle la restitution se fera au minimum 
au double de sa valeur. 
Au niveau spirituel, le voleur, le brigand, on sait «qui» il est. C’est un «étranger», c’est-
à-dire quelqu’un qui ne fait pas partie du peuple. Cet étranger ne réagit pas à la voix du 
Bon Berger, il fait comme si le Bon Berger n’avait rien dit. Le problème des croyants peu 
affermis dans leur foi c’est qu’ils réagissent au quart de tour à ce que l’ennemi dit ou essaie 
de faire mais ne réagissent pas du tout au quart de tour à ce que Le Seigneur leur dit. Ils 
«écoutent» sa voix. Si on se réfère à la Parole de Dieu, ces croyants ne font pas partie de la 
Bergerie. S’ils écoutent la voix de cet étranger et qu’ils ne fuient pas loin de lui, c’est parce 
qu’ils «connaissent» la voix des étrangers.
Tous les voleurs ont pour père le diable.

«1 En vérité, en vérité, je vous le dis, celui qui n’entre pas par la porte dans la bergerie, mais 
qui y monte par ailleurs, est un voleur et un brigand. 2 Mais celui qui entre par la porte est 
le berger des brebis. 3 Le portier lui ouvre, et les brebis entendent sa voix; il appelle par leur 
nom les brebis qui lui appartiennent, et il les conduit dehors. 4 Lorsqu’il a fait sortir toutes 
ses propres brebis, il marche devant elles; et les brebis le suivent, parce qu’elles connaissent 
sa voix. 5 Elles ne suivront point un étranger; mais elles fuiront loin de lui, parce qu’elles ne 
connaissent pas la voix des étrangers. 6 Jésus leur dit cette parabole, mais ils ne comprirent 
pas de quoi il leur parlait.

58



7 Jésus leur dit encore : En vérité, en vérité, je vous le dis, je suis la porte des brebis. 8 Tous 
ceux qui sont venus avant moi sont des voleurs et des brigands; mais les brebis ne les ont 
point écoutés. 9 Je suis la porte. Si quelqu’un entre par moi, il sera sauvé; il entrera et il 
sortira, et il trouvera des pâturages. 10 Le voleur ne vient que pour dérober, égorger et 
détruire; moi, je suis venu afin que les brebis aient la vie, et qu’elles soient dans l’abondance.» 
(Jean 10:10)

Celui qui vole, accomplit les œuvres de Satan. Il n’appartient donc pas à Dieu et au peuple 
de Dieu. Le fait de dire «dans le cas où il serait trouvé»  dans le cas où il serait trouvé»  ne laisse pas beaucoup d’espoir de 
retrouver le bien volé puisque un enfant de Dieu ne vole pas. Si par malheur, ou par faim, 
il volait quand même, il devra restituer au double et l’idée alors est que le voleur (s’il est 
trouvé) se présente devant Dieu pour que le linge sale soit nettoyé en famille ou alors que 
le Maître de Maison déclare devant Dieu sur l’honneur qu’il n’a rien volé.

De l’argent et des objets (Exode 22:7)

«7 Si un homme donne à un autre de l’argent ou des objets à garder, et qu’on les vole dans 
la maison de ce dernier, le voleur fera une restitution au double, dans le cas où il serait dans le cas où il serait 
trouvé. trouvé. 8 Si le voleur ne se trouve pas, le maître de la maison se présentera devant Dieu, 
pour déclarer qu’il n’a pas mis la main sur le bien de son prochain.»

Comme on va vite comprendre, l’argent et les objets représentent Israël qui a été mis à part 
pendant le temps fixé. Pendant ce temps Dieu va «garder» (shomer) Israël. La qehilah, par 
ses prières, gardent aussi Israël et intercède afin d’ôter les pierres. Voler Israël c’est comme 
si on lui attribuait un autre objectif à son appel.

De l’argent volé

1. De l’argent qui est volé pendant la durée du prêt, ce n’est franchement pas une chose 
digne d’un grand intérêt en ce qui concerne nos mishpatim proposés dans cette parasha, 
du moins en apparence...
Parce que si on y regarde de plus près, si on creuse, on s’aperçoit que l’argent signifie bien 
kesseph ף  argent, prix, avoir payé (8 occurrences), monnaie, sicles, talents), et que כֶֶּּסֶ
la racine primaire 3700 kassaph סַַּכָּף  signifie : languir, se languir de, désirer, soupirer, 
soupirer après, avide, sans pudeur ; (6 occurrences). 

Que faut-il comprendre ici ?
Deux points de vue :
L’argent comme support d’un besoin concret
En tant que monnaie d’échange, l’argent sert à acheter, vendre, en un mot, à vivre.
« Tu (au mercenaire) lui donneras le salaire de sa journée avant le coucher du soleil; car 
il est pauvre, et il lui tarde de le recevoir. Sans cela, il crierait à l’Éternel contre toi, et tu te 
chargerais d’un péché.» (Deutéronome 24:15)

59



En cas de vol, le dommage créé, est une souffrance, un soupir.

L’argent comme support d’un besoin non concret 
L’argent est un mal : c’est la source de tous les maux.
«L’argent est le support non pas d’un besoin ayant un objet capable de le satisfaire mais du 
désir, qui lui, n’a pas d’objet précis».10

L’argent procure le désir, la langueur (le languissement), l’avidité, les soupirs non pas pour 
des choses concrètes mais pour des choses indéfinies. Cela signifie que le besoin d’argent 
est situé d’abord dans le cœur, dans l’esprit, c’est l’Esprit de Mamon. Cela révèle chez 
certains que si on se plaint de ne pas avoir assez d’argent, ce n’est pas relatif à des factures 
impayées ou à des créances précises. 

Des objets volés

Les objets volés en hébreu se disent kléy c’est-à-dire soit «outils» soit encore «vases».
On a volé ici des vases, c’est-à-dire des vases d’un usage vil soit d’un usage noble. Ce sont 
des «réceptacles» qui devaient servir à recevoir un liquide précieux comme p.ex. de l’huile, 
du vin, (image du Saint-Esprit). Ces vases, ce sont des vierges folles ou sages, des épouses 
adultères, des «femmes» (Israël) qui ont été volées par l’ennemi afin d’aller servir d’autres 
divinités païennes.

La racine de ces vases est similaire à l’argent : 3615 kalah כָָּלָה achever, réduire, être épuisé, 
avoir fini, consumer, s’écouler, exterminer, laisser, languissant, faire cesser, faire éprouver, 
jusqu’à la fin, terminer, avoir résolu, anéantir, manquer
A nouveau, tout comme l’argent qui est lié à la langueur, ici les objets, vases, sont eux aussi 
liés à la langueur. Et le plus étonnant c’est que le mot qui y est lié c’est l’épouse : 

3618 kallah כַַּלָָּה n f : belle fille, fiancée, épouse, mariée, bru.

Ce mot hébreu tire son origine du verbe Kalal כלל qui signifie : compléter, parfaire, 
rendre parfait, mais aussi couronner, orner.
Il était donc effectivement question ici de voler au Messie (l’homme) son épouse 

Exode 22:9-15

«9 Dans toute affaire frauduleuse concernant un bœuf, un âne, un agneau, un vêtement, 
ou un objet perdu, au sujet duquel on dira : C’est cela!-la cause des deux parties ira jusqu’à 
Dieu; celui que Dieu condamnera fera à son prochain une restitution au double. 10 Si 
un homme donne à un autre un âne, un bœuf, un agneau, ou un animal quelconque à 
garder, et que l’animal meure, se casse un membre, ou soit enlevé, sans que personne l’ait 
vu, 11 le serment au nom de l’Éternel interviendra entre les deux parties, et celui qui a 
gardé l’animal déclarera qu’il n’a pas mis la main sur le bien de son prochain; le maître 

10 «L’argent nommé désir et sang» (Emeric Deutsch)
60



de l’animal acceptera ce serment, et l’autre ne sera point tenu à une restitution. 12 Mais si 
l’animal a été dérobé chez lui, il sera tenu vis-à-vis de son maître à une restitution.
13 Si l’animal a été déchiré, il le produira en témoignage, et il ne sera point tenu à une 
restitution pour ce qui a été déchiré. 14 Si un homme emprunte à un autre un animal, et 
que l’animal se casse un membre ou qu’il meure, en l’absence de son maître, il y aura lieu 
à restitution.
15 Si le maître est présent, il n’y aura pas lieu à restitution. Si l’animal a été loué, le prix du 
louage suffira.» 
«16 Si un homme séduit une vierge qui n’est point fiancée, et qu’il couche avec elle, il paiera 
sa dot et la prendra pour femme. 17 Si le père refuse de la lui accorder, il paiera en argent 
la valeur de la dot des vierges.»

L’abomination : la magie (Exode 22::18)

«18 Tu ne laisseras point vivre la magicienne.»
3784 kashaph כָָּשַַׁף enchanteurs, magicien, magie ; (6 occurrences le chiffre de l’homme!), 
sortilèges, sorcier.

La pratique n’a nul besoin d’être expliquée de long en large. On sait de quoi il s’agit.
Une sentence : la mort.
Pour notre comportement par rapport aux magiciens, Dieu ne donne pas d’autres 
explications si ce n’est de les fuir. Il permet à ceux qui «consultent» les magiciens de faire 
marche arrière et de se repentir par contre en tant que croyants messianiques ou chrétiens, 
nous devons fuir ces personnes et ne pas chercher à rentrer en contact avec eux.

L’abomination : la zoophilie

«19 Quiconque couche avec une bête sera puni de mort.»
Cette abomination n’a pas besoin d’être commentée. Dans tous les cas, seul Dieu donne la 
vie. Aucune procréation n’est humainement possible sans l’aide de Dieu.

L’abomination : l’idolâtrie

«20 Celui qui offre des sacrifices à d’autres dieux qu’à l’Éternel seul sera voué à 
l’extermination.»
L’offrande de sacrifices à des démons est abominable parce que :
- le monde est tombé dans le péché à cause de ces démons et Satan et à cause d’eux, Dieu 
a été obligé de payer de sa personne pour sauver les hommes. L’idolâtrie est une insulte à 
Dieu.

61



La loi sur le comportement par rapport aux «étrangers» 
Exode 22:21

«21 Tu ne maltraiteras point l’étranger, et tu ne l’opprimeras point; car vous avez été 
étrangers dans le pays d’Égypte.»

L’étranger c’est celui qui ne fait pas partie de la bergerie d’Israël. Avant ça, l’étranger c’était 
le peuple hébreu esclave en Egypte, étranger en Egypte. L’étranger c’est aussi celui qui 
voudrait rentrer dans la Maison de Dieu, la Vigne Messianique et qui ne l’est pas encore 
car il y a encore des étapes à franchir. L’étranger c’est le pécheur qui n’a pas encore accepté 
que le Seigneur Yeshoua rentre dans sa vie. 
L’amour fraternel que Dieu a imposé à son peuple ne se limite pas seulement à son prochain, 
de ceux qui sont dans la même assemblée, la même race, la même tribu. Cet amour est 
aussi envers l’étranger, car Israël a été d’abord étranger. 
Avant d’être croyant, tous nous étions errants, chacun suivait sa propre voie. Mais il faut 
tout de même préciser qu’avant d’être errants, nous étions déjà des brebis. Il y a étrangers 
et étrangers. Il y a les étrangers brebis et il y a les étrangers loups.
Esaïe 53:6 «Nous étions tous errants comme des brebis, chacun suivait sa propre voie; et 
l’Éternel a fait retomber sur lui l’iniquité de nous tous.»

Par rapport aux frères

«22 Tu n’affligeras point la veuve, ni l’orphelin. 23 Si tu les affliges, et qu’ils viennent à moi, 
j’entendrai leurs cris; 24 ma colère s’enflammera, et je vous détruirai par l’épée; vos femmes 
deviendront veuves, et vos enfants orphelins.»

Pas d’intérêt dans les créances. Pourquoi?

«25 Si tu prêtes (3867 lavah לָוָה : s’attacher, prêter, emprunter, prêteur, emprunteur, se 
joindre, être attaché, accompagner, ) de l’argent à mon peuple, au pauvre qui est avec toi, 
tu ne seras point à son égard comme un créancier (5377 nasha נָשָָׁא  séduire, abuser, 
surprendre, être dans l’illusion, tromper, oublier, égarer, se jouer de), tu n’exigeras de lui 
point d’intérêt (5392 neshekh ְך ֶשֶֶׁ «.(נ

Alors? Pourquoi Dieu ne permet-il pas l’intérêt? Parce que le prêt est déjà en soi un lien de 
dépendance humiliante «être attaché» entre frères et le créancier est considéré par la Bible 
comme une «illusion», une «tromperie», une «séduction». Qu’en serait-il alors de l’intérêt  ? 

L’intérêt est comme une morsure  5391 nashakh ְנָשַַׁך une racine primaire : mordre, exiger, 
prêter à intérêt, créancier ; (16 occurrences), faire une morsure.
L’intérêt se trouve sur une frontière très dangereuse.

D’abord une racine qui se rapproche de nashakh est 5400 nasaq נָשַַׂק allumer, mettre le 

62 63



feu, livrer aux flammes, brûler (3 occurrences)

Ensuite la racine 5401 nashaq נָשַַׁק nous montre l’idée de baiser, donner un baiser, 
embrasser, s’embrasser, obéir, archers, hommes armés, se porter, frapper, mettre ensemble, 
embrasser, manier, être équipé avec.

Et enfin 5402 nesheq ֶֶׁקֶש  קֶשֶׁ ou נ  vient de 5401 armes, arsenal, combat ; (10 נֵ
occurrences), équipement, salle d’armes.

Le créancier se dit : 5377 nasha נָשָָׁא une racine primaire :  séduire, abuser, surprendre, 
être dans l’illusion, tromper, oublier, égarer, se jouer de  (16 occurrences), décevoir.

5392 neshekh ְך ֶשֶֶׁ  .intérêt (12 occurrences), usure - נ
Bref l’intérêt - et on peut ne pas croire dans ce que dit l’hébreu biblique et encore moins les 
relations entre racines - l’intérêt donc est une morsure, une séduction qui se joue de nous, 
qui nous abuse, nous égare. L’intérêt nous met dans un état intérieur de guerre, de combat 
contre notre prochain. 
Il est impossible d’aimer de tout son cœur et de toute son âme son prochain et de lui 
réclamer des intérêts sur une dette.
S’il y a de l’intérêt entre frères, c’est alors que l’amour n’est pas réel : il est faux, séducteur, 
trompeur.

Le gage : un emprunt

26 Si tu prends en gage le vêtement de ton prochain, tu le lui rendras avant le coucher du 
soleil; 27 car c’est sa seule couverture, c’est le vêtement dont il s’enveloppe le corps: dans 
quoi coucherait-il? S’il crie à moi, je l’entendrai, car je suis miséricordieux.

Le comportement par rapport à Dieu

28 Tu ne maudiras point Dieu, et tu ne maudiras point le prince de ton peuple. 29 Tu ne 
différeras point de m’offrir les prémices de ta moisson et de ta vendange. Tu me donneras 
le premier-né de tes fils.
30 Tu me donneras aussi le premier-né de ta vache et de ta brebis; il restera sept jours avec 
sa mère; le huitième jour, tu me le donneras. 31 Vous serez pour moi des hommes saints. 
Vous ne mangerez point de chair déchirée dans les champs : vous la jetterez aux chiens.» 
(Exode 22:1-31)

63



Exode 23:1-33

La Justice

«1 Tu ne répandras point de faux bruit. Tu ne te joindras point au méchant pour faire un «1 Tu ne répandras point de faux bruit. Tu ne te joindras point au méchant pour faire un 
faux témoignage.faux témoignage.
2 Tu ne suivras point la multitude pour faire le mal; et tu ne déposeras point dans un 2 Tu ne suivras point la multitude pour faire le mal; et tu ne déposeras point dans un 
procès en te mettant du côté du grand nombre, pour violer la justice.procès en te mettant du côté du grand nombre, pour violer la justice.
3 Tu ne favoriseras point le pauvre dans son procès.
4 Si tu rencontres le bœuf de ton ennemi ou son âne égaré, tu le lui ramèneras. 5 Si tu vois 
l’âne de ton ennemi succombant sous sa charge, et que tu hésites à le décharger, tu l’aideras 
à le décharger.
6 Tu ne porteras point atteinte au droit du pauvre dans son procès.
7 Tu ne prononceras point de sentence inique, et tu ne feras point mourir l’innocent et le 
juste; car je n’absoudrai point le coupable. 8 Tu ne recevras point de présent; car les présents 
aveuglent ceux qui ont les yeux ouverts et corrompent les paroles des justes.
9 Tu n’opprimeras point l’étranger; vous savez ce qu’éprouve l’étranger, car vous avez été 
étrangers dans le pays d’Egypte.
10 Pendant six années, tu ensemenceras la terre, et tu en recueilleras le produit. 11 Mais la 
septième, tu lui donneras du relâche et tu la laisseras en repos; les pauvres de ton peuple en 
jouiront, et les bêtes des champs mangeront ce qui restera. Tu feras de même pour ta vigne 
et pour tes oliviers.
12 Pendant six jours, tu feras ton ouvrage. Mais le septième jour, tu te reposeras, afin 
que ton bœuf et ton âne aient du repos, afin que le fils de ton esclave et l’étranger aient du 
relâche.

Rappel sur l’idolâtrie avant de poursuivre

13 Vous observerez tout ce que je vous ai dit, et vous ne prononcerez point le nom d’autres 
dieux : qu’on ne l’entende point sortir de votre bouche.

Les fêtes

14 Trois fois par année, tu célébreras des fêtes en mon honneur. 15 Tu observeras la fête 
des pains sans levain; pendant sept jours, au temps fixé dans le mois des épis, tu mangeras 
des pains sans levain, comme je t’en ai donné l’ordre, car c’est dans ce mois que tu es sorti 
d’Egypte; et l’on ne se présentera point à vide devant ma face. 16 Tu observeras la fête de 
la moisson, des prémices de ton travail, de ce que tu auras semé dans les champs; et la fête 
de la récolte, à la fin de l’année, quand tu recueilleras des champs le fruit de ton travail. 17 
Trois fois par année, tous les mâles se présenteront devant le Seigneur, l’Éternel.
18 Tu n’offriras point avec du pain levé le sang de la victime sacrifiée en mon honneur; et 

64



sa graisse ne sera point gardée pendant la nuit jusqu’au matin.
19 Tu apporteras à la maison de l’Éternel, ton Dieu, les prémices des premiers fruits de la 
terre. Tu ne feras point cuire un chevreau dans le lait de sa mère.

Le malakh : le messager de Dieu - le «Métatron» preuve talmudique 
de la présence de «deux puissances dans le ciel»

Le passage qui suit fait état de multiples débats au sein de la communauté juive car il s’avère 
selon le Talmud qu’il y a bien dans le Ciel une deuxième «puissance» à côté de Dieu !qu’il y a bien dans le Ciel une deuxième «puissance» à côté de Dieu !

20 Voici, j’envoie un messager (malakh)messager (malakh) devant ta face, pour te garder en chemin, 

ךְ כ הִנֵֵּה אָנכִֹיאָנכִֹי ֹשֹׁלֵחַ מַלְאָךְמַלְאָךְ, לְפָנֶיךָ, לִשְְׁמָרְךָ, בַַּדֶָָּר
hinéh anokhi sholeah malakhmalakh lephanekha, lishmarekha baddarekh 

pour te faire arriver au lieu que j’ai préparé.

רֶשֶׁ הֲכִנֹתִי  וְלַהֲבִיאֲךָ, אֶל-הַמָָּקוֹם אֲ
velahaviyakha (hifil), el hamaqom asher hakinotiyhakinotiy 

Le messager ְמַַלְְאָָך est un envoyé du ciel. Dieu a «préparé» un lieu 3559 koun כּוּן  arrêterarrêter, 
apprêter, préparer, convenable, avoir fondéfondé, être prêt, fortifié, établir, affermir, de pied 
ferme, choisir, reposer, diriger, sécurité, certain, certitude, préparatifs, appliquer, procurer

Dieu a préparé (Hifil) : 
         1.      établir, fixer, accomplir, faire, rendre ferme.
         2.      préparer, pourvoir, fournir.
         3.      diriger vers (sens moral).
         4.      arranger, ordonner.

 21 Tiens-toi sur tes gardes en sa présence, et écoute sa voix; ne lui résiste point, parce 21 Tiens-toi sur tes gardes en sa présence, et écoute sa voix; ne lui résiste point, parce 
qu’il ne pardonnera pas vos péchés, car mon nom est en lui. qu’il ne pardonnera pas vos péchés, car mon nom est en lui. 22 Mais si tu écoutes sa voix, 

et si tu fais tout ce que je te dirai, je serai l’ennemi de tes ennemis et l’adversaire de tes 
adversaires. 

רֶ מִפָָּנָיו וּשְְׁמַע בְְֹּקלוֹ, אַל-תַַּמֵֵּר בּוֹ כא הִשָָּׁמ
hishamer mipanaiv oushema beqolo, al tammer bo

garde toi devant ses faces écoute sa voix jamais ne résiste en Lui

ם, כִִּי שְְׁמִי בְְּקִרְבּוֹ   כִִּי לאֹ יִשָָּׂא לְפִשְְׁעֲֶכ
ki lo ysa lepishakhem ki shemo beqirbo

parce qu’il n’accordera pas de grâcen’accordera pas de grâce sur vos péchés, car mon nom (ma gloire) est en lui 

(beqirbo de qerev : «dans ses entrailles, au milieu de lui», en lui, dans son sein, dans leur 

64 65



ventre, être entré, l’intérieur, entrailles, environner, au dedans, dans le cours)
Vient de qarav : approcher qui a donné «qorban» le sacrifice pour approcher Dieu)

23 Mon messager (malach)messager (malach) marchera devant toi, et te conduira chez les Amoréens, les 
Héthiens, les Phéréziens, les Cananéens, les Héviens et les Jébusiens, et je les exterminerai.

La tradition juive commente ce passage en assimilant cet envoyé à un auxiliaire du trône 
de Dieu.

Métatron11 apparaît brièvement dans la littérature talmudique. Selon le Talmud de Babylone 
(Sanhédrin 38b), il est identifié à l’ange envoyé par Dieu pour guider les Israélites dans le désert 
(Exode 23,20). Le recours à Métatron permet aussi d’expliquer un passage d’Exode  24,1 « il 
avait dit à Moïse : monte vers le Seigneur ». 
Si c’est Dieu qui parle à Moïse, le texte aurait dû dire « monte vers moi ». 
Selon Rachi, c’est ici Métatron qui s’adresse à Moïse et lui demande de monter vers Dieu. 
Selon Nahmanide, c’est Dieu qui parle et qui demande à Moïse de monter vers Métatron. 
Dans le traité Haguiga 14a, le sage Elisha ben Avouya (Ier siècle) ... /... après une vision 
extatique voit Métatron siégeant sur un trône et jugeant le monde, contrairement aux 
autres anges qui se tiennent debout. Il en déduisit que Dieu n’est pas seul et qu’il existe deux 
puissances dans le ciel. Une description analogue figure au chapitre 16 de 3 Hénoch. La 
littérature rabbinique tend à rabaisser la figure de Métatron. Il est fustigé pour ne pas s’être 
levé devant Elisha. Cette tendance peut s’expliquer par la volonté d’écarter le risque d’une 
identification de Métatron à un divinité et de tomber dans l’hérésie justement reprochée à 
Elisha ben Avouya.
Métatron est souvent associé au sar ha-panim (le « Prince de la Face » en hébreu), ce qui 
signifie qu’il se tient face à Dieu, par opposition aux puissances qui se tiennent à ses côtés 
ou derrière lui. Il peut aussi être associé au sar ha-olam (le « Prince du Monde »), selon un 
midrash obscur qui lui prête vraisemblablement les pouvoirs d’un démiurge.
Dans le Targoum du Pseudo-Jonathan, Métatron est décrit comme le « grand scribe » du 
ciel (sur Genèse 5.24) et comme un initié aux mystères de la Torah (sur Deutéronome 34.6). 
Dans le midrash Nombres Rabba, il est le grand prêtre du Temple céleste, responsable des 
âmes des Justes.

Cette découverte dans le Talmud fait office de débat au sein des rabbins car ils ne peuvent 
pas admettre s’être trompé sur Yeshoua après 2000 ans de rejet.
Voyons dans le tableau ci-après ce que disent plusieurs sages ou érudits juifs à son propos.
Selon la littérature rabbinique, Métatron est mi-homme, mi-dieu, mi-ange. Il aurait des 
liens humains avec Henoc. Pour certains c’est Hénoc lui-même qui a été enlevé par Dieu 
et qui aurait été «transformé» en ange pour aider Dieu. Il est une sorte d’assistant au trône. 
Il est avant tout un scribe qui garde les archives décrivant les actions des mortels, où 
sont enregistrées tous les actes bons ou mauvais commis sur Terre. Très lumineux, il est 

11	 Métatron (en hébreu מטטורן ou מיטטורן) est le nom d’une «puissance» du monde divin selon 
la tradition juive. Il apparaît dans le Talmud, le midrash et surtout dans la littérature mystique juive où il 
est lié au patriarche biblique Hénoch.

66



souvent représenté par de la lumière blanche et pure. On ne lui prête pas souvent de traits 
humains car il n’apparaît pas couramment de manière incarnée. 
Quand il apparaît, c’est habituellement sous la forme d’une colonne de feu ou de lumière 
qui aveugle celui qui en est témoin. Pour certains, Métatron a des origines humaines et 
Dieu aurait choisi de le transformer en Archange pour qu’il puisse l’assister. 
On trouve également deux Métatron, le premier dont le nom est épelé avec six lettres 
 C’est le premier qui .(מיטטרון) et le second dont le nom est épelé avec sept lettres (מטטרו)
semble être le Métatron-Énoch, le Prince du Visage, tandis que le second serait le Métatron 
primordial, une émanation de la « Cause des Causes » que l’on associe avec la dixième 
émanation, Malkhuth, la Présence Divine sur terre, la Shekhinah.

Métatron dans la tradition rabbinique
Attributs de Métatron Sources talmudiques Réf. bibl.
1. Un ange envoyé par 
Dieu

«L’ange envoyé par Dieu pour guider les Israélites dans 
le désert» Le Zohar identifie le Métatron avec l’ange 
qui mena le peuple d’Israël au travers du désert après 
son Exode d’Égypte.

Exode 23:20

2. Il est au ciel, aux côtés 
de Dieu

Le recours à Métatron permet aussi d’expliquer un 
passage d’Exode  24,1 « il avait dit à Moïse : monte 
vers le Seigneur ». 
Si c’est Dieu qui parle à Moïse, le texte aurait dû dire « 
monte vers moi ». 
Selon Rachi, c’est ici Métatron qui s’adresse à Moïse et 
lui demande de monter vers Dieu. Selon Nahmanide, 
c’est Dieu qui parle et qui demande à Moïse de monter 
vers Métatron. 

Exode 24:1

3. Il siège sur un trône
4. Il juge le monde
5. Il est au-dessus des 
anges
6. Il est l’égal de Dieu

Dans le traité Haguiga 14a, le sage Elisha ben Avouya 
(ier siècle) ... /... après une vision extatique voit 
Métatron siégeant sur un trône et jugeant le monde, 
contrairement aux autres anges qui se tiennent debout. 
Il en déduisit que Dieu n’est pas seul et qu’il existe 
deux puissances dans le ciel. 

Matthieu 
25:31 
«Lorsque 
le Fils de 
l’homme 
viendra dans 
sa gloire, avec 
tous les anges, 
il s’assiéra sur 
le trône de sa 
gloire.»

7. Il est le Prince de la 
Face
8. Il se tient face à Dieu

Métatron est souvent associé au sar ha-panim (le « 
Prince de la Face » en hébreu), ce qui signifie qu’il se 
tient face à Dieu, par opposition aux puissances qui se 
tiennent à ses côtés ou derrière lui. 

9. Il est Prince d’éternité, 
prince du monde, de 
l’univers

Il peut aussi être associé au sar ha-olam (le « Prince du 
Monde »), selon un midrash qui lui prête les pouvoirs 
d’un démiurge.
Le Talmud de Babylone mentionne Métatron en 
Sanhedrin 38b et Avodah Zaran 3b. Dans le traité 
Yevamoth 16b, on décrit le transfert du rôle de 
«  prince du monde » de Michaël à Métatron.

66 67



10. Il est le « grand scribe 
» du ciel

Dans le Targoum du Pseudo-Jonathan, Métatron est 
décrit comme le « grand scribe » du ciel (sur Genèse 
5.24) et comme un initié aux mystères de la Torah (sur 
Deutéronome 34.6). 

Genèse 5.24

11. Il est souverain 
sacrificateur : le grand 
prêtre du Temple céleste

Dans le midrash Nombres Rabba, il est le grand prêtre 
du Temple céleste

12. Il est responsable des 
âmes des justes

Dans le midrash Nombres Rabba, il est responsable 
des âmes des Justes.

13. Métatron » peut 
signifier « meneur »

Rashi (commentaire de Genèss Rabbah, §5) écrit que 
« Métatron » peut signifier « meneur ». 

14. « Metator » est un « 
gardien »

Rabbi Ben Yechiel de Rome (Xe siècle) et Eleazar 
ben Judah de Worms (1165 – 1230) suggèrent que « 
Metator » est un « gardien ». 

15. « Metatar »  un 
éclaireur envoyé au 
devant des légions.

Rabbi Zundel ben Joseph (1867)

16. Metatar est un 
messager

Nachmanide écrit, enfin, que le mot « Metatar »
(commentaires du Ramban sur Exode 12:12) signifie « 
messager » ou « agent » dans la langue grecque. 

Exode 12:12

17. Métatron dirige ou 
gère la maison de Dieu.

Rabbi Bachaya (dans son commentaire sur Exode 
24:1) nous dit que le terme est lié au mot « Matron 
» ou « mère » qui est une maîtresse pour la maison 
de son mari tout comme Métatron dirige ou gère la 
maison de Dieu.

Exode 24:1

18. Métatron un gardien Adolph Jellinek (Beiträge zur Geschichte der Kabbala, 
Leipzig c.l. Fritzsche 1852, page 4) suggère que 
Métatron pourrait dériver de « gardien », מטדא, ou du 
verbe « garder, protéger », מטדn.

19. Métatron est assis 
dans les royaumes 
célestes

Elisha ben Abouyah, aussi appelé « A’her » (« l’autre », 
terme qui désigne un apostat), pénétra dans le Pardès 
où il vit Métatron assis (un acte uniquement permis à 
Dieu dans les royaumes célestes).

20. Métatron El Shaddaï Rashi et Aboulafia dans son Hayyé Olam ha-Bah 
expliquent que la valeur numérique de Métatron 
équivaut à celle du Nom Divin Shaddaï, שדי, c’est-à-
dire 314.

21. Métatron le Prince 
des Noms

Aboulafia dans son Hayyé Olam ha-Bah dit « Il est le 
« Prince des Noms » (Sar haShemoth) qui parle avec « 
l’autorité du Nom » (Reshut haShem) ».

68



22. Métatron l’enfant Le Zohar appelle « Métatron » le « Jeune » (ou na’ar, 
« enfant »), un titre qui était utilisé dans Énoch 3 où 
il signifie « serviteur ». On doit ici noter l’identité 
numérique entre Métatron, qui a une valeur de 320 si 
l’on compte la valeur de ses lettres à laquelle on ajoute 
6 pour le nombre de lettres, et « na’ar » qui a aussi une 
valeur de 320. 

Esaïe 9:6

23. Métatron lumière 
brillante de la Shekhinah

Le Zohar parle, en outre, de Métatron comme étant la 
« lumière brillante de la Shekhinah ».

24. Métatron existait 
avant la création du 
monde

Le Zohar raconte que Métatron fut créé avant toutes 
les autres choses terrestres car il devait personnifier 
une perfection spirituelle microcosmique, totalement 
indépendante de la corruption et de la contamination 
de la Chute ou du Bris des Vases.

25. Métatron l’Arbre de 
la Connaissance du Bien 
et du Mal

Dans le Tikkunei Zohar, Métatron est perçu comme 
étant l’ « Arbre de la Connaissance du Bien et du Mal », 
ce qui laisserait entendre, comme nous l’avons lu avec 
Joseph Caro, qu’en lui sont mélangé les deux mondes, 
celui de la perfection divine et celui du monde de la 
brisure des vases.

26. Métatron chef des 
principautés chargées de 
l’humanité

Dans la version du Zohar Soncino, Métatron est 
défini comme : un chef des principautés chargées de 
l’humanité

27. Métatron chef du 
monde de la création, 
serviteur ou corps de la 
Shekhinah.

Dans la version du Zohar Soncino, Métatron est défini 
comme le chef du monde de la création, fonction dans 
laquelle il est appelé « serviteur » ou « corps » de la 
Shekhinah.

28. Il y a un Tabernacle 
céleste qui s’intitule 
le Tabernacle de 
l’Adolescent, Métatron

Soncino Zohar, Nombres, section 2 page 143a : « 
Lorsque Moïse éleva le Tabernacle dans le désert, un 
autre fut élevé dans les sphères célestes. Le tabernacle 
d’en haut, c’est-à-dire le Tabernacle de l’Adolescent, 
Métatron ».

Luc 16:9

29. Métatron est associé 
à Kether (la couronne)

Dans la Kabbale, Métatron est associé à Kether et 
il est le chef des anges du Monde de la Formation 
(yetsirah).

30. Métatron  est 
intermédiaire entre Dieu 
et les hommes

Il est le moyen utilisé par Dieu pour « parler » à 
l’initié : Moïse, Abraham, Noé. 
Il joue, en outre, le rôle d’intermédiaire entre les 
hommes et le Roi du Ciel, il est leur guide sur le 
chemin de l’ascension céleste et le révélateur des 
mystères de la Création.

Métatron porte le Nom 
de Dieu Métatron porte le Nom יהוה YHVH (Talmud, 

traité Sanhédrin 38b). Il résume en sa personne la 
totalité du monde angélique supérieur.

68 69



Exode 23:24-33

24 Tu ne te prosterneras point devant leurs dieux, et tu ne les serviras point; tu n’imiteras 
point ces peuples dans leur conduite, mais tu les détruiras, et tu briseras leurs statues. 
25 Vous servirez l’Éternel, votre Dieu, et il bénira votre pain et vos eaux, et j’éloignerai 
la maladie du milieu de toi. 26 Il n’y aura dans ton pays ni femme qui avorte, ni femme 
stérile. Je remplirai le nombre de tes jours.

Les peuples des nations sont donnés en rançon pour Israël

27 J’enverrai ma terreur devant toi, je mettrai en déroute tous les peuples chez lesquels tu 
arriveras, et je ferai tourner le dos devant toi à tous tes ennemis. 28 J’enverrai les frelons 
devant toi, et ils chasseront loin de ta face les Héviens, les Cananéens et les Héthiens. 29 Je 
ne les chasserai pas en une seule année loin de ta face, de peur que le pays ne devienne un 
désert et que les bêtes des champs ne se multiplient contre toi. 30 Je les chasserai peu à peu 
loin de ta face, jusqu’à ce que tu augmentes en nombre et que tu puisses prendre possession 
du pays. 31 J’établirai tes limites depuis la mer Rouge jusqu’à la mer des Philistins, et 
depuis le désert jusqu’au fleuve; car je livrerai entre vos mains les habitants du pays, et tu 
les chasseras devant toi. 32 Tu ne feras point d’alliance avec eux, ni avec leurs dieux. 33 
Ils n’habiteront point dans ton pays, de peur qu’ils ne te fassent pécher contre moi; car tu 
servirais leurs dieux, et ce serait un piège pour toi.» (Exode 23:1-33)

Les 7 esprits du mal12

Ce n’est pas du tout un hasard si c’est dans le désert que Yeshoua a été tenté. Sion est le nom 
de la colline sur laquelle Jérusalem fut bâtie, le noyau originel et plus ancien de la ville. 
La terre qui fut promise par Dieu au peuple hébreu, était jadis habitée par des peuplades 
cananéennes. Dieu va éliminer ces peuplades païennes au profit du peuple d’Israël qu’il 
«aime d’un amour éternel, c’est pourquoi Il lui conserve sa bonté»

Et ces cananéens, Dieu ne les aimait-il pas ? En réalité, Dieu les aimaient aussi ces peuples 
malgré ce qu’ils représentaient par leurs pratiques mauvaises. 
Ils représentaient 7 esprits mauvais. 
Ce sont les 7 esprits qui agissent aujourd’hui sur la terre et aussi sur les croyants. Il est donc 
pour nous d’un grand intérêt d’y prêter attention : « et nous considérons comme d’autant 
plus certaine la parole des prophètes. Vous faites bien de lui prêter attention comme à une 
lampe qui brille dans un lieu obscur jusqu’à ce que le jour commence à poindre et que 
l’étoile du matin se lève dans votre cœur.» (2 Pierre 1:19)

C’est une véritable lumière qui s’éclaire à nos yeux. Lisons plutôt.

« Quand l’Éternel, ton Dieu, t’aura introduit dans le pays où tu entres pour le posséder, 

12	 http://shamah-elim.over-blog.fr/article-30771599.html
70



et qu’Il aura chassé de devant toi des nations nombreuses, le Héthien, et le Guirgasien, et 
l’Amorrhéen, et le Cananéen, et le Phérésien, et le Hévien, et le Jébusien, sept nations plus 
nombreuses et plus fortes que toi, et que l’Éternel, ton Dieu, les aura livrés devant toi, et 
que tu les auras frappés, tu les détruiras entièrement comme un anathème ; tu ne traiteras 
point alliance avec elles, et tu ne leur feras pas grâce. » (Deutéronome 7: 1-2)

1. Les «Héthiens»

Les «Hittites» ou «Héthiens» ne vivaient que par et pour la guerre. La paix n’existait pas 
chez eux. Les «Héthiens» étaient des terroristes et des trompeurs.  Heth חֵת du nom de 
leur fondateur «terreur», n’est pas à confondre avec «Het» חֵטְא qui veut dire péché. 

2. Les «Guirgasiens»

Les Girgashiy (Guirgasiens) גִִּרְגָָּשִִׁי demeuraient sur un sol argileux : ils étaient attachés 
à la terre. 

3.Les «Amoréens»

Les Emoriy אֱמרִֹי « diseurs », ou «Amoréens» étaient des montagnards idolâtres qui 
aimaient la renommée et la gloire et qui étaient centrés sur les choses terrestres. C’étaient 
des incrédules et c’est à cause de leur incrédulité que Dieu a fait arrêter le soleil dans le 
ciel en réponse à la prière de Josué. Ils nous font penser à toutes ces personnes incrédules 
qui ne veulent pas croire en Dieu et pour lesquels Dieu leur fait la grâce de procéder à des 
puissants miracles ou des guérisons.

4. Les «Cananéens»

Les Kenaaniy «Cananéens» הַכְְּנַעֲנִי vient de kana כָָּנַע humilier, confondre, dompter 
étaient des commerçants, des trafiquants qui recherchaient le plaisir et la perversion, ils 
humiliaient les autres. Peuple ou habitant des plaines, des «bas pays», lié au concept de 
la terre, ou du sol. Sodome et Gomorrhe sont présentées comme des villes cananéennes.
L’esprit cananéen est responsable de toutes les passions charnelles, les dépendances (alcool, 
drogues...) et des perversions sexuelles. 

5. Les Phérésiens

Les Perizziy פְְּרִזִִּי vient de paraz פָָּרָז une racine du sens de séparer, (décider). Ils étaient 
des paresseux, ils habitaient dans des villes «ouvertes», ouvertes «à tout vent de doctrine». 
Hab 3.14, meneur, Chefs,  guerrier. 

6. Les Héviens

Leur nom Hivviy חִוִִּי vient de havah. C’étaient des nomades hédonistes (leur nom descend 
de Eve) qui habitaient dans des villages de tentes. Le mot « hévien » en hébreu est dérivé 
de havah « Ève » חָוָה « vie » ou «vivant ». Leur problème était la jouissance de la vie, 
jouissance d’un héritage terrestre,  hédonisme, plaisir de la chair

70 71



7. Les Jébusiens

Les Yevousiy יְבוּסִי foulaient leurs ennemis aux pieds. Yebous vient de bous בּוּס une 
racine primaire : fouler, fouler aux pieds, écraser, baigné, piétiner (des guerriers), mépriser, 
profaner. Les Jébusiens «batteurs de céréales» apparaissent pour la première fois en 
Genèse  10:16  (15 Canaan engendra Sidon, son premier-né, et Heth; 16 et les Jébusiens, les 
Amoréens, les Guirgasiens). Ce sont eux qui sont les fondateurs de la cité qu’ils désignaient 
sous le nom de Jébus. Ils habitaient le mont Sion où ils avaient bâti une forteresse. Celle-ci 
est prise par le roi David et fortifiée par lui. Il y établit son palais mais cet édifice de prestige 
n’a jamais été découvert ou les ruines découvertes ci et là n’ont jamais été attestées comme 
étant son palais. Toutefois, la tradition veut que le Mont Sion soit considéré comme le lieu 
de la demeure royale. La ville à l’origine du Mont Sion, la cité des Jébusiens est donc Jébus 

ou «Yevous»  יְבוּס  « endroit du battage » ancien nom de Jérusalem. 
Psaumes 44 : 5 (44. 6) Avec toi nous renversons nos ennemis, Avec ton nom nous écrasons 
(bous) nos adversaires.
Proverbes 27 : 7 «Celui qui est rassasié foule aux pieds (bous) le rayon de miel, mais celui 
qui a faim trouve doux tout ce qui est amer.»
Esaïe 63 : 18	 «Ton peuple saint n’a possédé le pays que peu de temps; nos ennemis ont foulé 
(bous) ton sanctuaire.»
Ezéchiel 16 : 22 «Au milieu de toutes tes abominations et de tes prostitutions, tu ne t’es pas 
souvenue du temps de ta jeunesse, lorsque tu étais nue, entièrement nue, et baignée (bous) 
dans ton sang.»

72 73



Les 7 esprits démoniaques anti-sionistes

Nom Signification Commentaires Hébreu Aspect spirituel
Le Hétien (ou 
Hittite)

Fils de la terreur Les Hittites ne vivaient que 
par la guerre. La paix n’existait 
pas chez eux. On retrouve 
sur la stèle de Merenptah 
des traces de la conquête 
par Ramsès II en -1274 de 
Canaan où il a vaincu les 
Hittites.

 vient de heth חִתִִּי

«terreur» חֵת

mort, guerre, 
tourments, phobies, 
terreur, dépression, 
tromperie

Le Guirgasien Habitant de 
l’argile

Les Guirgasiens « demeurant 
sur un sol argileux »

 adjectif גִִּרְגָָּשִִׁי
patronyme d’un 
nom inusité

Centrage sur des 
choses terrestres, 
incrédulité

L’Amoréen M o n t a g n a r d , 
renommé

C’est pour donner la victoire 
à Josué contre les Amoréens 
que Dieu a fait arrêter le 
soleil dans le ciel

Emoriy אֱמרִֹי
«  diseur  », 
« montagnard »

Exaltation du 
moi, obsession 
de la renommée, 
domination, au dessus 
des autres, recherche 
sa gloire

Le Cananéen Peuple ou 
habitant des 
plaines, des 
«bas pays», lié 
au concept de la 
terre, ou du sol. 

Sodome et Gomorrhe sont 
présentées comme des villes 
cananéennes.
L’esprit cananéen est 
responsable de toutes 
les dépendances (alcool, 
drogues...) et des perversions 
sexuelles. 

 vient de הַכְְּנַעֲנִי

kana כָָּנַע humilier, 
confondre, dompter

dépendances (drogue, 
alcool...), perversions, 
recherche du plaisir, 
référence aux basses 
passions terrestres

Le Phérésien Villageois Chefs  Ha 3.14, meneur, 
guerrier.

Perizziy רִִּפְּזִּּי  vient 

de paraz פָּּרָָז qui 
vient d’une racine 
du sens de séparer, 
(décider)

L’esprit de villageois, 
«vision limitée, l’esprit 
de «paresse», la faible 
estime de soi cache 
en réalité un esprit de 
guerre, de séparation, 
un esprit de meneur.

Le Hévien Villageois Le mot « hévien » en hébreu 
est dérivé de havah, qui 
signifie vie ou vivant. 

Hivviy חִוִִּי
villageois de tentes
vient de havah 

« Ève » חָָוָָה
« vie » ou «vivant » 
vient de parler, 
exposer, faire 
connaître, dire, 
poursuivre, donner 

jouissance de la 
vie, jouissance d’un 
héritage terrestre,  
hédonisme

Le Jébusien Batteurs de 
céréales

Yevousiy יְבוּסִי
Vient de bous בּוּס une racine 
primaire : fouler, fouler 
aux pieds, écraser, baigné, 
piétiner (des guerriers), 
mépriser, profaner.

Jebus - Yevous יְבוּס 
vient « endroit du 
battage ». 

P r o f a n a t i o n , 
mépris de l’autorité 
spirituelle, légalisme, 
fouler aux pieds le 
sang du sacrifice

72 73



Exode 24:1-18

Les 74 personnes face à face avec Dieu

«1 Dieu dit à Moïse : Monte vers l’Éternel, toi et Aaron, Nadab et Abihu, et soixante-dix des Monte vers l’Éternel, toi et Aaron, Nadab et Abihu, et soixante-dix des 
anciens d’Israël, et vous vous prosternerez de loinanciens d’Israël, et vous vous prosternerez de loin. 2 Moïse s’approchera seul de l’Éternel; 
les autres ne s’approcheront pas, et le peuple ne montera point avec lui.
3 Moïse vint rapporter au peuple toutes les paroles de l’Éternel et toutes les lois. Le peuple 
entier répondit d’une même voix : Nous ferons tout ce que l’Éternel a dit.
4 Moïse écrivit toutes les paroles de l’Éternel. Puis il se leva de bon matin; il bâtit un autel 
au pied de la montagne, et dressa douze pierres pour les douze tribus d’Israël. 5 Il envoya 
des jeunes hommes, enfants d’Israël, pour offrir à l’Éternel des holocaustes, et immoler des 
taureaux en sacrifices d’actions de grâces. 6 Moïse prit la moitié du sang, qu’il mit dans 
des bassins, et il répandit l’autre moitié sur l’autel. 7 Il prit le livre de l’alliance, et le lut en 
présence du peuple; ils dirent : Nous ferons tout ce que l’Éternel a dit, et nous obéirons. 8 
Moïse prit le sang, et il le répandit sur le peuple, en disant : Voici le sang de l’alliance que 
l’Éternel a faite avec vous selon toutes ces paroles.
9 Moïse monta avec Aaron, Nadab et Abihu, et soixante-dix anciens d’Israël. 10 Ils virent 
le Dieu d’Israël; sous ses pieds, c’était comme un ouvrage de saphir transparent, comme le 
ciel lui-même dans sa pureté. 11 Il n’étendit point sa main sur l’élite des enfants d’Israël. Ils 
virent Dieu, et ils mangèrent et burent.

Ces 74 personnes, Moïse Aaron, Nadab, Abihu, et 70 anciens, ont eu l’honneur de voir de 
leurs yeux le Dieu d’Israël avec sous ses pieds un ouvrage de saphir transparent, comme le 
ciel lui-même dans sa pureté. Ils virent Dieu, et ils mangèrent et burent. On comprend dès 
lors pourquoi les deux fils de Aaron ont payé plus tard de leur vie pour leur comportement 
inadéquat où, après avoir vu Dieu face à face, nous verrons en Lévitique 10:1 qu’ils prirent 
chacun un brasier, y mirent du feu, et posèrent du parfum dessus. Ainsi, Nombres 3:4 nous 
montrera qu’ils mourront devant l’Éternel, parce qu’ils auront apporté devant l’Éternel du 
feu étranger. 

Le Saint associé au Profane est mortel

Il faut toutefois préciser que le simple fait d’apporter un «feu étranger» en général n’est pas 
suffisant pour être à ce point sanctionné par Dieu. 
On entend souvent dire que dans la vie du chrétien, le moindre écart, le moindre péché 
est considéré par l’église comme un «feu étranger». Vous avez trop bu, vous êtes accusé de 
«feu étranger». Vous avez trop l’habitude de regarder les femmes, c’est le «feu étranger». 
Vous regardez de trop la télévision, ou internet, ou plus simplement vous avez une idole 
dans votre vie, c’est considéré par la majorité comme un «feu étranger».  
Dans le monde croyant chrétien actuel, s’il s’agissait réellement de feux étrangers, on aurait 
dans l’église, une véritable hécatombe, ce qui n’en est rien. 

74



L’épisode de Nabal et de son épouse Abigal est l’exemple frappant de ce que l’on pourrait 
comprendre comme la conséquence de l’association malheureuse d’un «feu étranger» avec 
une expérience intime avec le Seigneur. Le Saint associé au Profane, est mortel. On avait 
déjà vu que le nom de Nabal (insensé, fou) auquel on ajouterait une lettre divine à son nom 
comme p.ex. la lettre «Hé» donnerait le mot «nebelah» qui signifie «mort», «cadavre».
Quand on voit Dieu comme ils l’ont vu, on se garde beaucoup plus que les simples gens du 
peuple. L’expérience personnelle intime avec le Seigneur et le baptême dans le Saint Esprit 
peuvent être pour certains un piège mortel.

Le Don de la Torah

«12 L’Éternel dit à Moïse : Monte vers moi sur la montagne, et reste là; je te donnerai des 
tables de pierre, la loi et les ordonnances que j’ai écrites pour leur instruction. 13 Moïse 
se leva, avec Josué qui le servait, et Moïse monta sur la montagne de Dieu. 14 Il dit aux 
anciens : Attendez-nous ici, jusqu’à ce que nous revenions auprès de vous. Voici, Aaron et 
Hur resteront avec vous; si quelqu’un a un différend, c’est à eux qu’il s’adressera.
15 Moïse monta sur la montagne, et la nuée couvrit la montagne. 16 La gloire de l’Éternel 
reposa sur la montagne de Sinaï, et la nuée la couvrit pendant six jours. Le septième jour, 
l’Éternel appela Moïse du milieu de la nuée. 17 L’aspect de la gloire de l’Éternel était comme 
un feu dévorant sur le sommet de la montagne, aux yeux des enfants d’Israël. 18 Moïse 
entra au milieu de la nuée, et il monta sur la montagne. Moïse demeura sur la montagne 
quarante jours et quarante nuits.» (Exode 24:1-18)

Haftarah

Jérémie 33.25 à 26, 
Jérémie 34.8 à 22, 
Esaïe 56.1 à 57.19

Psaume 82 (voir document annexe)

Brit Hadasha
Marc 14.66 à 72 

Mat5:38-42; 15:1-20; 
Marc 7:1-23; Ac 23:1-11;

JM9:15-22; 10:28-39

74 75



Avertissement

 La Bible hébraïque est composée d’un peu moins de 305 000 mots. Ces termes hébreux 
tirent leur origine du Codex. Pour que le lecteur non juif puisse lire la Bible, chaque mot de 
la bible a été repris dans un catalogue «Strong», noté avec une classification de 4 chiffres. 
L’auteur donne pour chaque mot sa ou ses différentes racines trilitères de l’hébreu, c’est-à-
dire des racines primaires, secondaires, tertiaires. Mais il faut bien réaliser que «Strong» 
n’est rien de moins qu’un «outil de traduction» qui a ses faiblesses et qui laisse souvent 
le chrétien apprenti de l’hébreu sur sa faim et le juif de naissance sur ses gardes. Le sens 
profond et caché d’un mot est souvent vu au premier regard mais pas toujours. Pour mieux 
rentrer en profondeur dans le sens d’un mot, il faut parfois s’intéresser à la graphie des 
consonnes qui le constitue et à son origine proto-sinaïtique, puis descendre de plusieurs 
niveaux dans les racines. En effet, on sait que les lettres de l’alphabet ont un sens. Chaque 
lettre a un seul sens puisque le graphisme montre une chose unique dans la nature : le 
vav c’est un clou, le aleph c’est une tête de bœuf avec des cornes, etc. Mais on va trouver 
plusieurs dérivés comme par exemple pour cette lettre aleph, « force », « puissance », 
« chef », etc. C’est l’idée sous-jacente qui est importante et pas uniquement le mot traduit 
sinon on va arriver à de l’interprétation parfois même farfelue. 
Certains analysent  les valeurs numériques des mots et aussi le nombre de leur occurrences. 
Mais rien ne surpasse la vraie recherche : la première apparition d’un mot qui révèle à lui 
seul aussi d’autres secrets et surtout avant toutes choses, la comparaison des textes eux-
même. On peut prendre comme exemple la lettre « réceptacle », kaph כַּּף qui représente la 
main (prête à recevoir la bénédiction), une coupe, une tasse, une poignée mais «Strong» 
nous donne comme autres mots dérivés, patte creux, branche, fronde, travail, commettre, 
exposer, la plante du pied, l’emboîture. Une rapide inspection textuelle va immédiatement 
révéler le nœud du «problème» de cette «plante du pied» avec le passage de Genèse 8 : 9 
« Mais la colombe ne trouva aucun lieu pour poser la plante (kaph) de son pied,
גְְלָָהּ   lekaph regalah». La colombe ne possède pas des pieds en forme de main, par»  לְְכַַף־ַרַ
contre la courbure pour le serrage de sa patte sur une branche révèle comment cette lettre 
kaph symbolise la main de l’homme qui va serrer de toute ses forces le don reçu de Dieu 
sans le lâcher.
Selon le lexique biblique, l’outil de recherche du lexique hébreu suivant permet la recherche 
d’un strong hébreu, c’est-à-dire un numéro universel utilisé par tous les lexiques bibliques, 
d’un mot hébreu ou d’un mot français de l’ancien testament.
Les textes originaux permettent de retrouver le vrai sens des mots employés. En effet, dans la 
Bible hébraïque par exemple, les scribes n’altéraient aucun texte, même lorsqu’ils supposaient 
qu’il avait été incorrectement copié. Ils notaient plutôt dans la marge le texte qu’ils pensaient 
qu’il aurait fallu écrire.
Les textes originaux permettent de dire que le nouveau testament fut écrit en araméen puis 
traduit en grec. La principale raison de cette traduction fut l’importante place de la langue 
grecque comme langue universelle de l’époque, un peu comme l’anglais de nos jours.
Pourquoi le lexique hébreu se sert des strongs hébreux?
Les livres de l’Ancien Testament ont été écrits en Hébreu et araméen puis traduit de l’Hébreu 

76 77



au français. La traduction des textes bibliques manque souvent de fidélité et de «relief» 
par rapport aux textes originaux, ce qui parfois nous donne quelques difficultés pour bien 
interpréter la Parole de Dieu.
Aussi, ceux qui ont l’habitude d’étudier la Bible en profondeur savent qu’il est important de 
pouvoir avoir accès aux textes bibliques originaux pour mieux comprendre et interpréter un 
passage biblique. Cependant, apprendre l’hébreu représente un lourd investissement, qui de 
plus n’est pas donné à tout le monde, il faut le souligner. C’est pour cela qu’un théologien du 
19ème siècle nommé James Strong, nous a facilités la tâche, en remarquant tout simplement 
que les mots de l’AT et du NT sont immuables et qu’il suffisait de les classer par ordre 
alphabétique dans chaque langue originale et d’y associer à côté un numéro dans l’ordre 
croissant : Ceci a donné tout simplement les mots codés Strongs Hébreux pour l’Ancien et 
Strongs Grecs pour le Nouveau Testament. Lui et une centaine de ses collaborateurs après 
un travail fastidieux, ont sorti un ouvrage de référence à la fin du 19ième siècle (The Strong’s 
Exhaustive Concordance of the Bible) avec un numéro Strong à côté de chaque mot qui 
correspond à mot que l’on trouve dans le texte original. Ceci évite quand on a un tel ouvrage 
de devoir connaître l’hébreu ou le grec.

Bibliographie

Bible hébraïque 
(«Tanakh»)

Bible Logos 6 FaithLite : www.logos.com
Traduction du rabbinat : www.mechon-mamre.org
Traduction du rabbinat): www.sefarim.fr
Le «Tanakh» (en hébreu תנ״ך), est l’acronyme de l’hébreu « תּוֹרָה 
 ,« en français : « Torah - Nevi’im - Ketouvim ,« - נביאים - כתובים
formé à partir de l’initiale du titre des trois parties constitutives 
de la Bible hébraïque : 
T ת : la Torah תּוֹרָה (la Loi ou Pentateuque) ;
N נ : les Nevi’im נביאים (les Prophètes) ;
K ך : les Ketouvim כתובים (les Autres Écrits ou Hagiographes).
On écrit aussi Tanak (sans h à la fin). Le Tanakh est aussi appelé 
Miqra מקרא,
Terminologie : Tanakh, Ancien Testament et Bible hébraïque.

Bible protestante Plusieurs versions dont la principale LSG
Concordance biblique www.enseignemoi.com,

www.lueur.org
Bible interlinéaire (en anglais) http://biblehub.com/interlinear
Cours d’hébreu Elements grammaticaux et conjugaison : cours d’hébreu Beth 

Yeshoua Anya Ghennassia Nopari adapté par J.Sobieski
Wikipedia Toutes recherches variées

 

76 77



Editions «La Voix de l’Israël Messianique»

Fondateur : Paul Ghennassia
https://bethyeshoua.org
Email : cours-hebreu@bethyeshoua.org
© 1988 Copyright : «La Voix de l’Israël Messianique» - toute utilisation ou reproduction du contenu 
du présent site, en tout ou en partie, par quelque procédé que ce soit est permise, néanmoins elle 
nécessite une demande écrite préalable au responsable et l’indication de la source de ce contenu.

Une Maison d’Edition
«La Voix de l’Israël Messianique» est une maison d’édition sous forme juridique d’association sans 
but lucratif dont l’activité principale est la production et la diffusion de livres, de cultes filmés en 
streaming, de tous documents à caractère messianique.

But de l’association (Extrait des statuts au Moniteur Belge)
Art. 3. L’association a pour objet :
a) de propager la Bible (l’Ancienne et la Nouvelle Alliance), et faire connaître Yéshoua le Messie 
principalement au peuple d’Israël, et d’assurer le culte évangélique messianique.
b) de maintenir et de propager la foi messianique par tous les moyens mis à sa disposition, ainsi que 
les doctrines qui s’y rapportent. .../...
c) de créer et de développer des œuvres à caractère religieux et culturel.
d) de collaborer avec toute autre association poursuivant les mêmes buts, qu’elle soit située en 
Belgique ou à l’étranger.
Pour atteindre ses objectifs, elle peut notamment organiser des rencontres, des cours, des séminaires 
et des conférences, diffuser des émissions radiophoniques ou télévisées, proposer des messages 
sur répondeur téléphonique, produire, imprimer, publier et distribuer tout document ou support 
médiatique (papier, cassette vidéo, audio, internet,...), sans que cette liste soit exhaustive.
Elle peut accomplir tous les actes se rapportant directement ou indirectement à son objet. Elle peut 
notamment prêter son concours et s’intéresser à toute activité similaire à son objet.

L’Association
Association Sans But Lucratif inscrite au Moniteur Belge : ASBL «La Voix de l’Israël Messianique» 
Numéro de l’association : 358588 No TVA ou no entreprise : 434748753
Rue de Baume 239 à 7100 La Louvière/Hainaut - Belgique Tél : 32(0)64-21.23.90
Secrétariat : asblvim@gmail.com 
Etant une œuvre messianique sous la direction de l’Esprit Saint et voulant honorer le Dieu d’Israël 
et son peuple, «La Voix de l’Israël Messianique» désire apporter le plus grand soin à la propagation 
de la Bible.
« Car nous connaissons en partie, et nous prophétisons en partie, mais quand ce qui est parfait sera 
venu, ce qui est partiel disparaîtra. (1Corinthiens 13:9-10) 
L’Association ne peut toutefois garantir l’exactitude de l’information qui s’y trouve. Le lecteur est 
conscient que les études bibliques proposées par ses auteur(e)s sont majoritairement d’ordre :
- prophétique sur la présence du Fils de Dieu dans la Bible entière et 
- eschatologique sur l’analyse biblique de la fin des temps.
La compréhension de l’analyse des textes proposés fait donc intervenir nécessairement la Foi du 
lecteur.

78 79



78 79



Table des matières
Résumé 3
Préliminaires : un code civil et un code pénal 5
Quelle Loi orale ? Quelle loi écrite ? 7
La loi orale, Torah she-be’al peh de Yeshoua 7
La vraie Loi Orale, exclusivement basée sur la «PAROLE» transmise par Dieu 9
La vraie Loi écrite, éclairée par la Rouah Hakodesh 9
A un dieu inconnu, ... un dieu sans l’incarnation de Yeshoua 10
Exode 21:1 à 23:33 13
«Mishpatiym» ou «Mishpataïm» ? Des lois humaines ou célestes? 13
Quels «mishpatim» trouve-t-on dans cette parasha ? 14
Une question de vocabulaire 15
Les fêtes de l’Éternel 32
Yeshoua le Messie en route pour préparer des demeures célestes 33
Exode 21:1-36 36
Les mishpatim 36
Intégrité de la langue 37
Le pouvoir de la langue de faire périr et de mettre à nu 37
Voici les lois que tu leur «présenteras» שִׂׂים, לִִפְְנֵֵיהֶֶם טִִּים, אֲֲשֶׁׁר ּתָּ פָּ ׁשְּׁ מִּ 37 וְְאֵֵלֶּּה, ַהַ
Les mishpatim pour le bonheur 37
tu leur «présenteras» 38
L’Esprit de la Sh’mita - La libération des esclaves 38
Dieu a prévu ce type de cas pour que chacun puisse réaliser ce qu’est la vraie 
liberté. 

38

Pour la Brit Hadasha, même s’il est bon pour un homme d’être libre, la vraie 
liberté est en Christ, elle est spirituelle : 

38

Ce qui compte plutôt c’est la liberté par rapport au péché. 38
Le «service» de l’homme 39
Le Royaume céleste 39
Avant la chute, Adam était un «esclave», c’est-à-dire un travailleur, un serviteur 
de l’Éternel

40

Genèse 2 : 5
L’achat d’un esclave hébreu a un but : racheter son âme et le libérer 41
On ne libère pas quelqu’un qui est en dehors de la Maison d’Israël 42
Le but d’acheter un esclave est de le racheter pour le libérer du séducteur 42
Le créancier - Un point à droite ou un point à gauche? «nasha» créancier séducteur 
et «nasa» qui accorde une grâce

43

La délivrance, seul ou à deux (Exode 21:3) 43
Les enfants (Exode 21:4) 44
Le «maître» qui a donné à l’homme une femme et des enfants 44

80



80

Le poinçon dans l’oreille, «signe» de la consécration d’un Ministère 45
Alors son Maître «le conduira» ֹוְְהִִגִּּישׁו vehiggiysho 45
Quel est le signe alors ? 46
L’homme esclave «eved» et la femme esclave «amah» : deux rôles différents (Exode 
21:7)

48

L’homme pour la production, la femme pour la re-production 48
La loi du «ayin tahat ayin», «shen tahat shen» ou la fausse «loi du talion» 49
Les villes refuge 49
Le péché volontaire (Exode 21:14) 49
Les malédictions à cause du mépris des parents (Exode 21:15) 50
L’enlèvement (Exode 21:16) 50
Justice de Dieu : Justice sociale, Justice (Exode 21:17) 50
Exode 21:18-19 51
Exode 21:20-22 51
Voir plus haut - loi du talion 51
La citerne, le cœur, lieu caché de l’homme 52
Exode 22:1-31 55
Comment un homme peut-il faire du dégât dans une vigne ou dans un champ ? 55
Le «champ de la moisson» et la «vigne» sont les deux bergeries de Yeshoua 55
Quels sont les dégâts occasionnés ? 56
Le feu, le trouble, les dégâts proviennent toujours de la même source : la langue ! 57
Les «dégâts» occasionnés 57
Le feu dans les épines (Exode 22:6) 57
Le voleur (Exode 22:1) 58
De l’argent et des objets (Exode 22:7) 59
De l’argent volé 59
Des objets volés 60
Exode 22:9-15 60
L’abomination : la magie (Exode 22::18) 61
L’abomination : la zoophilie 61
L’abomination : l’idolâtrie 61
La loi sur le comportement par rapport aux «étrangers» 62
Exode 22:21 62
Par rapport aux frères 62
Pas d’intérêt dans les créances. Pourquoi? 62
Le gage : un emprunt 63
Le comportement par rapport à Dieu 63
Exode 23:1-33 64
La Justice 64
Rappel sur l’idolâtrie avant de poursuivre 64

81



Les fêtes 64
Le malakh : le messager de Dieu - le «Métatron» preuve talmudique de la présence 
de «deux puissances dans le ciel»

65

Exode 23:24-33 70
Les peuples des nations sont donnés en rançon pour Israël 70
Les 7 esprits démoniaques anti-sionistes 73
Exode 24:1-18 74
Les 74 personnes face à face avec Dieu 74
Le Saint associé au Profane est mortel 74
Le Don de la Torah 75
Haftarah 75
Jérémie 33.25 à 26, 75
Jérémie 34.8 à 22, 75
Esaïe 56.1 à 57.19 75
Psaume 82 (voir document annexe) 75
Brit Hadasha 75
Marc 14.66 à 72 75
Mat5:38-42; 15:1-20; 75
Marc 7:1-23; Ac 23:1-11; 75
JM9:15-22; 10:28-39 75
Avertissement 76
Bibliographie 77
Editions «La Voix de l’Israël Messianique» 78

82


